

Cat-1132



ధర్మ



రివిజయన్



మజూబ్

# భిన్నత్వంలో ఏకత్వం

(UNITY IN DIVERSITY)

సయ్యద్ మహాబూబ్ యం.ఎ., జ.యల్

ప్రిన్సిపాల్ (లట్రైన్)

ఆంధ్ర ముస్లిమ్ కాలేజీ, గుంటూరు.

ముహుర్తము - మార్కెట్ - 35

ఆల్మా హిల్స్ ప్రైవేట్

6/13, ప్రాండిమేట్, గుంటూరు-2

SCANNED

31/12/2019

# భిన్న త్వంలో ఏకత్వం

## (Unity in Diversity)

రచన  
సయ్యద్ మహబూబ్  
ఎం.ఎ., బి.ఎల్.

ప్రచురణ  
అల్ప ప్లాపర్స్  
6/13, బ్రాడ్సేట్ గుంటూరు-2

ప్రథమ ముద్రణ :

వెష్టెంబరు, 1999

5769  
Cat - ~~1172~~

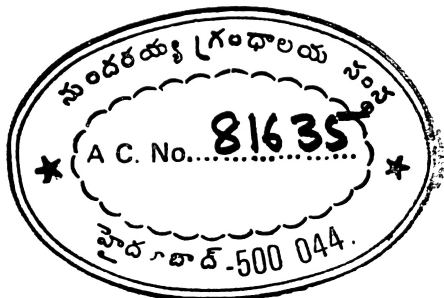
శ్రీ శ్రీ బామా శ్రీ కృత్తిము

వెల ; రూ. 20-00

ప్రతులకు :

అలావు పట్టిష్టును

6/13, బ్రాడీపేట, గుంటూరు-2



ముద్రణ :

సాహితీ ప్రింటర్స్

1/9-10, బ్రాడీపేట

గుంటూరు - 522 002

## ముందు మాట

అది 1992 డిసెంబరు 6వ తేది. మతత్వవాదులు మతద్వేషంతో అయోధ్యలోని బాట్రివస్టేడను కూత్తి భారతీయ చౌన్సుత్వానికి మహికల్పించిన రోజు. ఆ చర్యలకు ప్రతీకారంగా మనదేశంలో, పాకిస్తాన్ మరియు బంగార్ శాలలో మతత్వవాదులు దేవాలయాలను ధ్వంసము చేసారు. గుంటూరు పట్టణంలో అటువంటి దుఃఖాలు జరుగుండా నా ఈ క్రికొలది కృషిచేశాను. పట్టణంలోని పెద్దలందరితో కలసి మతసామరస్యంకొరకు ఒక సభ జరపాలని భావించి ముస్లిం కూర్చాలలో అప్పటి మంత్రి మహిమ్మద్ జానీ సభాధ్యతులుగా, నాగార్జున యూనివరిటీ వైన్-ఛాన్సిలర్ ప్రొ ఫెనర్ వై. సింహాద్రి ముఖ్యమంత్రిగా, వావిలాలగోపాలకృష్ణయ్య, జాపూడి యజ్ఞనారాయణ, తింగంజెట్లీ కుశ్వరరావు, వల్లూరి గంగాధరరావులు ప్రధానవక్తలుగాను పట్టణంలోని అన్ని కూర్చాలల ప్రిన్సిపాల్స్ వక్తలుగాను ఉండి “మతసామరస్య సదన్సు” నిర్వహించాము. ఆ తరువాత పట్టణంలో ఎటువంటి అవాంఛనీయ సంఘటనలు జరుగలేదు.

అప్పటినుండి నాలో మతం అంటే ఏషటి? అందులో ఈ విభిన్న దృక్పథాలు ఎందుకు ఉత్సవమయినాయి? మన్నగు విషయాలు తెలుసు కొనాలనే జిజ్ఞాస ఏర్పడింది. దానికిగాను ధార్మిక సంబంధమైన మూల గ్రంథాలను చదపటం మొదలుపెట్టాను. మన దేశంలోని ప్రధానమతాలైన హైందవ, కైరీప్టవ, ముస్లిం మతాల మూలగ్రంథాలలో చెప్పిన ప్రార్థన నా విధానాలను అవగాహన చేసికొంటే భాషల భిన్నత్వం తప్ప భావం ఒక్కటే నన్న అభిప్రాయం నాలో కల్గింది. నా ఈ అభిప్రాయాన్ని నేటి సభ్య సమాజానికి అందించాలనే ఉద్దేశంతో “భిన్నత్వంలో ఏకత్వం” అనే శీర్షికతో రచన ప్రారంభించాను. మతాన్ని, పరమాత్మను ఎవరు ఎలాపిలుస్తున్నారు? ఆ తదుపరి సృష్టి ఎలా జరిగింది? జనసంచారం ప్రపంచవ్యాప్తంగా ఎట్లు

విస్తరించింది? తద్వారా ధార్మిక వ్యవస్థ ఏ విధంగా రూపరేఖలు దిద్దు కొన్నది? ప్రైమ్యతాల శృతి, స్వాతుల తులనాత్మక అఫ్యాయనంచేసి పరమాత్మ ఒక్కదేనని, ఆయన చేసినది ఒకే సృష్టియని, ఆ సృష్టికి మూల పురుషుడు ఒక్కదేనని, మానవులకు ఆయన బోధించిన మతం ఒక్కటేనని ప్రతిపాదనకు వచ్చి బుజువుచేయటకు నాపంతు ప్రయత్నం చేశాను. ఆధ్యాత్మిక చింతనగల మానవ సమాజం వారి మతాల మూల గ్రంథాలను వదలి పౌరాణిక గ్రంథాలనే మతగ్రంథాలుగా భావించి సంప్రదాయాలను పాటించుటవలన మత వైషణవ్యాలు ఏర్పడి కలహాలకు ధారితీసుంది. కనుక మతాలకు సంబంధించిన సూతగ్రంథాలను అవగాహన చేసికొని వాటి సంప్రదాయాలను పాటించిన యొడల మతసామరస్యం ఏర్పడగలదని భావిస్తూ ఈ పుస్తకాన్ని ఆదరిస్తారని ఇండులో ఏవైన తప్పులన్న మన్నిస్తారని ఆశిస్తున్నాను.

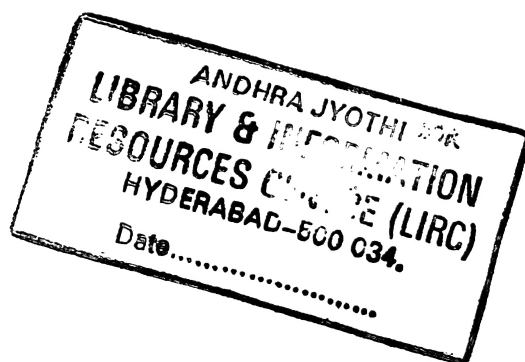
నాయా రచనకు సహకరించిన పెద్దలకు, పిన్నలకు నా ధన్యవాదాలు. ముఖ్యంగా ఈపుస్తకానికి తమయినాల్యమైనఅభిప్రాయములిచ్చిన స్వాతంత్ర్య సమరయోధులు, పూజ్యులు శ్రీ వావిలాల గోపాలకృష్ణయ్యగారికి, మాజీముఖ్య మంత్రి, ప్రముఖ విద్యావేత్త శ్రీ భవనంవెంకట్రామగారికి, ఈ గ్రంథముద్రణకు అన్నివిధాలా చేపోడువాడోడుగానున్న డాక్టరు ఎ. కోటేశ్వరమ్మగారికి నా కృతజ్ఞతాభివందనములు

సయ్యద్ మహాబుట్

## విషయసూచిక



|                                    |    |
|------------------------------------|----|
| 1. మతం                             | 2  |
| 2. పరమాత్మ                         | 3  |
| 3. సృష్టి                          | 5  |
| 4. మానవ సృష్టి                     | 11 |
| 5. దైవ గ్రంథాలు - ప్రార్థనా విధానం | 12 |
| 6. జనకథ                            | 17 |
| 7. ధార్మిక వ్యవస్థ                 | 26 |
| 8. ధార్మిక తులనాత్మక అధ్యయనం       | 53 |
| 9. ముగింపు                         | 58 |



## ఉపయుక్త గ్రంథసూచి

- 1) పాణిని వ్యక్తరణం
- 2) ది పీపుల్స్ బైబిల్ ఎన్‌సైకోప్‌డి యా
- 3) తారీఖ్-ఎ-జర్డు అదవ్
- 4) మనుస్మృతి - డాక్టర్ సురేంద్రకుమార్
- 5) ఆర్ష విజ్ఞాన సర్వస్వం - టి. టి. డి. ప్రచురణలు
- 6) బైబిల్
- 7) ఖురాన్ - ఎ - షరీఫ్
- 8) బుగ్యేద అర్యలు - రాహుల్ సాంకృతాయన్
- 9) ఎష్ట్ హిష్టరీ అఫ్ ది వర్ల్ - హోచ్. జి. వెల్స్
- 10) 'జనకథ' - రామ్భాట్ కృష్ణమూర్తి
- 11) కలియుగ అంతం - శివల ముబమణ్ణం
- 12) హింది భాషా చరిత్ర - థిరేంద్రవర్మ
- 13) సంస్కృత సాహిత్య చరిత్ర - ముదుగంటి గోపాల కృష్ణమూర్తి
- 14) ది రీడర్స్ డై జెస్ట్ బైబిల్
- 15) ది డిస్కవరీ అఫ్ ఇండియా - జవహర్లాల్ నెహ్రూ

## సందేశం



శ్రీ సయ్యద్ మహబూబ్ గారు ప్రాసిన భిన్నత్వపరోసి ఏకత్వం అనే పుస్తకం చబివాను. నేటి సమాజములోని ధార్మిక వైపుమ్మాలను తద్వారా సంభవిస్తున్న దారుణ సంకుచిత దృష్టితో కూడిన కుల, మత కలహిలను దృష్టిలో పెట్టుకొని ఈ రచన సాగించి. భారత దేశంలో ప్రధాన మతాలైన హిందూ, తైస్సవ, ఇస్లాం మత సంప్రదాయాలను అలాగే ప్రాంతీయ భాష భిన్నత్వం ఉన్నప్పటికి భావమొక్కటేనని, విశ్వమానవ మతంగా పరిడివల్లి, మానవతే మతమని, ఆ మతాలు ఆరాధించేటి కూడ దైనహని. ఆదైవంలో వైరుధ్వ భావన సరళికి చోటులేదని చెప్పుచు, విశ్వమానవ సౌభ్రాత్యత్వ బిశక్తు మానవాజని నడిపించుటకు యా రచయిత మతాలస్విరటిలో గల సారూప్యతను కేంద్ర జిందువుగా పెట్టుకొని చక్కని విశ్లేషణ చేశారు. ఇలాంటి ప్రయత్నం మనకు అరుదుగా కసిపిస్తుంది.

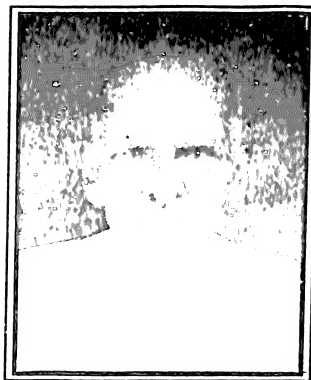
సంగీతంలో కూడా ప్రతి మతానికి ప్రత్యేకమైన బాణీలున్నాయి అందులో కూడా ఏకత్వ సబ్బావన ఉన్నదని, ఒకప్పుడు సంగీత చకవర్త శ్రీ సాలూల రాజేశ్వరరావుగారు

‘రోహ్’ నగరంలో ప్రార్థన చేసేటప్పుడు ఉపయోగించే బాణిలకు భారత దేశంలో వేదాలు వల్లించేటప్పుడు ఉపయోగించే బాణిలకు సారూప్యత ఉన్నదని నిరూపించారు. అదే విధంగా పండుగల దగ్గర నుండి ప్రతిదినచర్చలోను అన్నిమతాల వ్యవహార సరళలో సారూప్యత విశ్వజీవీన నమ్మకాలు ఈ దగ్గరతనానికి దగ్గరగా ఉన్నాయి. ఉదాహరణకు అన్నిమతాలు బ్రహ్మిండం బ్రథలైయ్యో ప్రక్రియను ప్రాథమిక సత్కంగా వల్లిస్తూవచ్చారు. పొళ్ళెత్తు శాస్త్రవేత్తలు ‘జగ్ బ్ర్యాంగ్’ను గులంబి ఎలా ప్రాశారో అలాగే పైదిక సంప్రదాయంలో బ్రహ్మిండం బ్రథలై స్ఫ్ట్రో అన్నిగ్రహాలు విర్మడినట్లు చెప్పబడింది. అలాగే విమతం వేరుతో ఏరంగు చొక్కుతొడిగిన, ఏబాటనడిందన అన్ని మతాల వారు చేరే గమ్మమ్ముక్కటి! అది మానవునేవే మాధవునేవా అనే నమ్మకంతో అన్ని మతాలవారు అదేగమ్మ స్థానానికివస్తున్నారు. వినమ్మకానికి ప్రాముఖ్యత యిచ్చిన తందరు చివరికి చేరేబి ఒకే గమ్మస్థానం అదే మానవతా వాదంగా మతం.

‘భస్తుత్వంలో ఏకత్వం’ అనే ఈ పుస్తకాన్ని రచయిత నువిశాలమైన వ్యాదయంతో మానవతావాదానికి అద్దంపట్టారు. అన్నిమతాల సామాజిక విశ్లేషణ క్లప్తంగాను, తుల్యత్వకంగాను రచించారు. ఇలాంటి మంచి ప్రయత్నంచేసినందుకు శ్రీసత్యాగీ మహాబోగారిని మనసారా అభినందించుచున్నాను.

ఫ్రెంచ్ రెంట్ పోన్.

## సంచేషం



శ్రీ సయ్యద్ మహాబుహీరు ప్రాసిన “భిన్నత్వంలో వికత్వం” అనె పుస్తకంలో ప్రాంతియ భోగోళక భాషా మనోభావాల పరిసరాల వాతావరణం, జీవన పరిణామాలు అన్నిదేశాల పరిణామాల వల్ల, వివిధ భాషలు, మతాలు, సిద్ధాంతాలు, రూపురేఖలు బిద్దుకుంటూ ‘వికమేవ క్ష్యతియమ్’ అంటూ వచ్చిన వివరాలను అనేక గ్రంథాలనుంచి, అనేక తాత్కాలిక శాస్త్రాల నుండి, చరిత్ర పరిణామాల నుంచి తాత్కాలిక విశ్లేషణచేసి, ధార్మిక తులనాత్మక అడ్డయనంతో శృతి, ప్రుతుల సమానత్వాన్ని విపులికలన్ను గొప్ప పరిశోధన చేసి భిన్నత్వంలో వికత్వం చూపించినందులకు నా అభినందనలు.

కోలు గోప్యమ్



## ధార్మిక బిన్నత్వంలో ఏకత్వం

ధర్మ అంబే పతం. ఆధ్యాత్మిక చింతనలో తన అభిమతాన్ని వ్యక్తి కరించుట. స్థూలంగా దీనిని ఈ విధంగా చెప్పవచ్చు. సకల సృష్టికి కర్త అయిన పరమాత్మ ఉన్నాడని విశ్వసించి ఆయనకు విధేయత చూపి, ఆయన్నే ఆరాధిస్తే ఇంచులోకంలో నుఫం పరలోకంలో మోక్షం లభిస్తుందనే భావాన్ని వ్యక్తంచేయడం. దేవుడు ఉన్నాడనుకొనే వారంతా ఒకటే వారిని ఆస్తికులు అంటారు. దేవుడు లేదు అనుకునే వారంతా ఒకటే- వారిని నాస్తికులు అంటారు. అయితే ఎందుకో ఆస్తికులతిథిమతంలో భిన్నత్వం కనబడుతుంది. ఆఖిన్నత్వాన్ని సూక్ష్మంగా పరిశీలించి ఏకత్వాన్ని సాధించుటయే ఈ వ్యాసం యొక్క లక్ష్యం. దానికి గాను విభిన్న మతాలకు సంబంధించిన దైవ గ్రంథాలను పరిశీలించాం.

ప్రాచీన కాలంనుండి మనువు, మహార్థులు మరియు ప్రవక్తలు విన్న దైవ వాక్య వివిధప్రాంతాలలో వారివారి జన సాధారణభాషలో ప్రకటించారు. వాటినే ప్రతి, దైవ వాక్య, మరియు 'వహి' అంటారు. కాలప్రకమంగా అవే దైవ గ్రంథాల రూపంలో వెలుగులోనికి వచ్చి మానవ సమాజమునకు ప్రకమిక్కణ కట్టుబాటు గల చీవిత విధానమును నేర్చినవి. వాటిని పరివయం చేసుకోవటం నేటి నాగరిక సమాజమునకు కూడా ఎంతో అవసరం. వాటి దేశ, కాల భాషల్లో భిన్నత్వం ఉన్నప్పటికి భావముందు ఏకత్వం సుప్తంగా కనిపుంది. అందులో భావ సమైక్యత గల దైవారాధనలను వాటి ముఖ్య ఉద్దేశ్యాలను పరిశీలించాం. తద్వారా ఇతర మతాలతో సదవగాహన ఏర్పడి ధార్మిక వైషణవ్యాలు దూరమవుతాయి. తత్ఫలితంగా మత కలహాలుదూరమై ధార్మిక సామాజిక సామరస్యం ఏర్పడి విశ్వమానవ కల్యాణమునకు దూరితిస్తుంది.

## మతం

వైదిక సంప్రదాయం : ధర్మ అంటారు.

మనధర్మ శాస్త్రాన్ని అనుసరించి -

1. ధర్మ : ఇది పంస్కృత భాషా పదం. ఇది ధృత్ అనే ధాతువతో ఏర్పడినది. పాణినివ్యక్తరణం ఉణాది 1-140 సూత్రాన్ని అను సరించి ధృత్ ధాతువనకు మన్ ప్రత్యాయం చేర్చట వలన ధర్మ ఏర్పడిందని తెలుపుంది. దానినే మనం మతం అని పిలుస్తాం. ధర్మను లాక్ష జిక అర్థంలో ఈవిధంగా చెప్పవచ్చును. పరలోకంలో మోక్షాన్ని, ఇహాలోకంలో ఉత్తమ మఖాన్ని ఇచ్చునటువంటి సదాచారం.

క్రోప్తవ సంప్రదాయం : రిలిజియన్ అంటారు.

రిలిజియన్ : ఇది ఇంగ్లీషు భాషా పదం. దీనిని లాక్ష జిక అర్థంలో ఈ విధంగా చెప్పవచ్చు. యొప్పావాను విశ్వసించి యేసు ప్రభుతు చెప్పినట్లు యొప్పావాను ప్రార్థించుచు, జీవిత విధానాన్ని క్రమబద్ధంగా అవరించిన యెడల, ఇహామందు కీర్తి, మరణానంతరం పరలోకరాజ్యం ప్రాప్తిస్తుందని, అందులో ఉత్తమ సుఖం కలుగజేస్తుందనే అభిమతం.

ఇస్లాం సంప్రదాం : మజహావ్ అంటారు.

మజహాబ్ : ఇది అరబీ భాషా పదం. దీని వాచ్యార్థము మతం. దీని పర్యాయ పదం 'దీన్' అంటే ఇస్లాం మతమని అర్థం. మజహాబ్, దీన్, పదములను లాక్ష జికంగా ఈవిధంగా చెప్పవచ్చు. అల్లాః తప్ప ఆరాధనకు మరొకడు లేడని, మహామృద్ (సో) దేవుని ప్రవక్తుయని ఆయన చెప్పినచేతి విధానం (పరియత్) అనుసరించి నమాజ్ చేయాలని తద్వారా ఇహామందు కీర్తి, మరణానంతరం జన్మత్ ప్రాప్తించి ఉత్తమ సుఖం లభిస్తుందనే అభిమతం. అంటే పై మతాల లాక్ష జిక అర్థ పరిశీలనను బట్టి, ధర్మ అన్న రిలిజియన్ అన్న, మజహాబ్ అన్న ఒక్కటేనని స్పష్టమగుచున్నది.

## పరమాత్మ

### 1. వైదిక సంప్రదాయం :

మనుస్కులిని అనుసరించి అయినను భగవంతుడు స్వయంభూః శశ్వరుడు, సృష్టికర్త, బ్రహ్మ, ప్రజాపతి, హరణ్యగర్వుడు, నారాయణ అని ఖిన్న పదజాలాలతో కొలుస్తున్నారు.

1. భగవంతుడు : భగవన్ సృష్టిమొత్తమును భరించువాడు. కనుక భగవంతుడు అయ్యాడు.
2. స్వయంభూః : స్వయం భవతీతి : తనంతటతానే ఉద్ధవించినవాడు.
3. శశ్వరుడు : 'శశా వాస్య ఇదం సర్వం' సృష్టిని తన వసమందు ఉంచుకొన్నవాడు.
4. సృష్టికర్త : సృష్టిని సృష్టించాలనే ఆపేక్షతో సకల సృష్టిని చేశాడు కాబట్టి సృష్టికర్త అయ్యాడు.
5. బ్రహ్మ : హారాణిక చతుర్యుఖ బ్రహ్మకాదు, బంగారు వర్ణముగల అండమునుండి బ్రహ్మండమును సృష్టించినవాడు.
6. ప్రజాపతి : సర్వ జగత్తుకు పతి కాబట్టి ప్రజాపతి అయ్యాడు.
7. హరణ్యగర్వుడు : హరణ్యయమగు బ్రహ్మండము గర్వమందు కలవాడు.
8. నారాయణ : నారా + ఆయన = నారాయణ  
నారా : జల, జీవములు      } జలజీవములు నివాసస్తలముగా కలవాడు.  
ఆయన నివాస స్తలము
9. దేషుడు : దివ్యాలనే వైదికధాతువుతో ఏర్పడినది. దానినే సంస్కృతంలో దైవః అంటారు. తెలుగులో దైవము లేదా దేషుడు అంటున్నాము.  
పై పరిశీలనద్వారా వైదికసంప్రదాయంప్రకారం పరమాత్మలక్షణాలను బట్టి పలురకాలుగా పిలిచినప్పటికి అయిన ఒక్కడేనన్న విర్యాసంఊంది.

## క్రేచ్చప సంప్రదాయం

శైవిలు గ్రంథాన్ని అనుసరించి పరమాత్మను గాడ్, అని యేలోయి అని, రఖి అని యెహోవా అని, వివిధ నామాలతో పిలుస్తున్నారు.

1. గాడ్ : ఇది ఇంగ్లీషు పదం. దీని అర్థం పరమాత్మ.
2. యేలోయి : ఇది సెమిటిక్ జాతికి చెందిన అసీరియన్ భాషాపదం. అందు పరమాత్మను యేలోయి అని సంబోధించారు.

ఉదాహరణకు : జైవిల్ కొత్త నిబంధన ననుసరించి ఏను ప్రభువు తనను శిలువ వేయునపుడు 'యేలోయి' 'యేలోయి' లామ సబక్తయాని అని అన్నారు.

3. రఖి : ఇది హైబ్రూ భాషాపదం. సకల సృష్టిని సంరక్షించేవాడని అర్థం.
4. యేహోవా : హైబ్రూ భాషాపదం. పరమాత్మను యెహోవా అని పిలుస్తారు.

## 3. ఇస్లాం సంప్రదాయం :

పవిత్రమైన ఖురాన్ గ్రంథం ననుసరించి పరమాత్మను అల్లా, ఖుదా, రఖ అని విభిన్న పేర్లతో పిలుస్తున్నారు.

1. అల్లా ; ఇది అరబీ భాషాపదం. ఇస్లాంసంప్రదాయంలో పరమాత్మను అల్లాః అని పిలుస్తారు. మధ్య ఆసియాలోని సెమిటిక్ జాతికి చెందిన అసీరియన్ (సామీ) భాషలోని యేలోయి హైబ్రూలో ఏలి అయినది. ఇది అరబీ భాషలో వ్యాకరణ బధ్మమే అల్లాఅయినది.
2. ఖుదా : ఇది ఖుద్ అనే అరబీ పదం. తనకు తానే ఉద్యవించిన వాడు మరియు స్వయం సమృద్ధి కలవాడు. కనుక పరమాత్మను ఖుదా అని పిలుస్తున్నారు.

3. రచ్ : రబ్బుల్ అలమాన్ : సర్వసృష్టికి పోషకుడు మరియు సంరక్షకుడు. ఇది హైబూభాషలోని రచిపదమునుండి అరబీభాషలో వ్యాకరణ బధమై రచ్ అయినది.

ఇవి కాక అల్లాః చేష్టల ననుసరించి రహమాన్, రహీమ్, కరీమ్, గఫూర్ మున్నగు నామాలతో పిలుస్తుంటారు. ఎవరు ఎలా పిలిచినా అల్లా ఒక్కడేనని విశ్వసిస్తారు.

పై మూడు మతాల పరిశీలనను బట్టి అందరు సకల సృష్టిని సృష్టించి పరిరక్షించే వారిని సృష్టికర్త అంటున్నారు. స్వయంసమృద్ధి కలవారిని అంటున్నారు. వివిధమతాలలక్ష్మణాలుపరిశీలించి ఆయాలక్ష్మణాలు 'స్వయంభూః' కలవారిని పరమాత్మ అని అనవచ్చును. విభిన్న ప్రాంతీయ భాషలపిలుపులో భిన్నత్వం ఉన్నపుట్టికి భావానుసారం పరమాత్మ ఏకత్వం స్పష్టముగా ఉంది. కనుక అన్ని మతాలకు పరమాత్మ ఒక్కడే అని నిస్పందేహంగా చెప్పవచ్చు.

## స్తు పీటి

భాతిక అధ్యాత్మికప్రపంచాల ఉనికినితెలియజేయటకుపరమాత్మ చేసిన అనూహ్య, అద్భుతకార్యమే సృష్టి. నిద్దుణ స్వరూపుడైన తణ్ణెరుడు (పద్మబ్రహ్మం/పద్మచైతన్యం)"బహుస్మానం" అని ఈసృష్టిచేయడానికి సంకల్పించారు. ఇక్కడి నుంచే తమన్, దేవ, తిర్యక్, దేవ ఆర్యాక్ అనుగ్రహకోమార, సుహత్, పంచతన్మాత్ర, పంచభూతేంద్రియాత్మకమైన వివిధ సృష్టి జరిగింది.

ఈ సృష్టిలోని గ్రహాలకు, ప్రిక్రూతికి సంస్కృతికి తత్త్వ జ్ఞానానికి అభింద ధార్మిక తత్త్వానికి మూలవిరాట్ సృష్టికర్త పరమాత్మయని ధార్మిక గ్రీంధాలు ఏకమై ఫోషిస్తున్నాయి. ఈ సృష్టిలోని గ్రహాలలో భూగోళం ఉంది. అందులో సకల జీవరాసుల సృష్టి జరిగినది. ఆ జీవరాసులలో అతి ఉత్తమమైన జీవి మానవుడు. వారిలో అధ్యాత్మిక చింతనగల అస్త్రికలు ఉన్నారు. దేవుడు లేడు అనే నాస్తికులు ఉన్నారు. ఈ అస్తికులలో సగుణ

భక్తి పరాయణలు ఉన్నారు. నిర్దిష్టభక్తి పరాయణలున్నారు. సగుణ భక్తి పరాయణలు సృష్టికి రూపకల్పనచేసి అదికట్టి రూపములో ఆరాధిస్తున్నారు. నిర్దిష్టభక్తి పరాయణలు నిరాకార నిరంజనమైన పరమాత్మనా ఆరాధిస్తున్నారు వాస్తికులు హేతుబద్ధమైన ఆలోచనలతో పైనచెప్పిన అస్తికుల వాదనను అంగీకరించలేదు. సృష్టి విధానంలో డార్మిన్ పరిణామ సిద్ధాంతాన్ని అంగీకరిస్తారు. ఆయన తన పరిశోధనలో జీవరాసులైన తలకప్పు-కప్ప కోతి నుండి మానవ పరిణామం జరిగినది అనిజెప్పారు. అయితే ఆ పరిణామ దశ నేటి కోతిలో నుంచి కనిపించవ క ఆ సిద్ధాంతం ఏఫలమైందని అంటున్నారు. శాస్త్రవేత్తలు ఈ విశ్వంలోని గ్రిహాలు అన్ని ఆకర్షణ శక్తితో వాటి పరిధిలో అవి తిరుగుతూ, ఒకదానిచుట్టూ మరొకటి తిరుగుతున్నాయి. తద్వార కాల గణనం ఏర్పడుతుందని చెప్పుతున్నారు. అయితే ఆ ఆకర్షణ శక్తియొక్క భౌతికరూపాన్ని ప్రదర్శించలేక పోతున్నారు. ఆ ఆకర్షణ శక్తినే ఆధ్యాత్మిక చింతనా పరులైన ఆస్తికులు పరమాత్మ అంటున్నారు.

### వైదిక సంప్రదాయం :

యజు రేప్పేధం : "నభూయోన్ శాయత్....య ఏమ వేదః" ఈ శ్లోకాన్ని అనుసరించి పరమాత్మ ఈ సృష్టిని ఏ విధంగా చేసినది చెప్పబడినది. బ్రహ్మ నీటిని సృష్టించి తన వీర్యాన్ని ఉంచాడని దానినుండి ఈ జగత్ యావిధంగా ఆవిర్భవించిందని తెలుస్తంది.

మసుస్ స్క్యూతి . జగదుత్పత్తి విషయ్-115 నుంచి 144 వరకు. ఈ సృష్టి బంగారపు వన్నెగల అండాకారములో ఉన్నట్లు అది పగిలి ఒక భాగం ఆకాశంగాను మరో భాగం భూమిగాను మధ్యలో అంతరిక్షంగాను విభజించ బడినట్లు తెలుస్తుంది. భూభాగంలో అప్పదిక్కులు నీరు, వాయవు, అగ్ని జీవరాసులను సృష్టించి అందులో మానవుని అత్యుత్తమ జీవిగా సృష్టించినట్లు తెలియచున్నది. దీనిని బట్టి వైదిక సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి నిరాకార పరమాత్మ ఈ భౌతిక సృష్టిని చేసినట్లు విధితమగుచున్నది. ఈ విధమైన సృష్టి విధానమును "బిగ్ బ్యాంగ్" సిద్ధాంతము కూడా సమ్మతించు చున్నది.

## సృష్టి విధానం

| తీర్మానులు    | పంచభూతములు | అష్టదిక్షలు   | సవగ్రహములు    | దేవతలు      | రాక్షసులు | జీవరాశ     |
|---------------|------------|---------------|---------------|-------------|-----------|------------|
| 1. బ్రహ్మ     | 1. భూమి    | 1. తూర్పు     | 1. సూర్యుడు   | 1. యక్క     | చెడ్డవారు | 1. మానవుడు |
| 2. విష్ణు     | 2. ఆకాశం   | 2. దక్షిణం    | 2. ఉండుగ్రీడు | 2. కిన్నెర  |           | 2. చెట్లు  |
| 3. మహేశ్వరుడు | 3. సీరు    | 3. పడమర       | 3. అంగారకుడు  | 3. కింపురుష |           | 3. పశువులు |
|               | 4. వాయువు  | 4. ఇతరం       | 4. బుధుడు     |             |           | 4. పట్టులు |
|               | 5. అగ్ని   | 5. ఆగ్నేయం    | 5. బృహాసప్తమి |             |           |            |
|               |            | 6. నైరతి      | 6. పకుగ్రీడు  |             |           |            |
|               |            | 7. వాయవ్యం    | 7. శని        |             |           |            |
|               |            | 8. కూర్మావ్యం | 8. రాహువు     |             |           |            |
|               |            |               | 9. కేతువు     |             |           |            |

భక్తి పరాయణలు ఉన్నారు. నిర్గంభక్తి పరాయణలున్నారు. సగుణ భక్తి పరాయణలు సృష్టికి రూపకల్పనచేపి అదికాక్తి రూపములో ఆరాధిస్తున్నారు. నిర్గంభక్తి పరాయణలు నిరాకార నిరంజనమైన పరమాత్మగా ఆరాధిస్తున్నారు వాస్తికులు హేతుబద్ధమైన ఆలోచనలలో పైనచెప్పిన ఆస్తికుల వాదనను అంగీకరించలేదు. సృష్టి విధానంలో డార్విన్ పరిణామ సిద్ధాంతాన్ని అంగీకరిస్తారు. అయిన తన పరిశోధనలో జీవరాసులైన తలకప్ప-కప్ప కోతి నుండి మానవ పరిణామం జరిగినది అనిచెప్పారు. అయితే ఆ పరిణామ దళ నేటి కోతిలో నుంచి కనిపించక అ సిద్ధాంతం ఏపలమైందని అంటున్నారు. శాత్రవేత్తలు ఈ విశ్వంలోని గ్రీహాలు అన్ని ఆకర్షణ శక్తిలో వాటి పరిధిలో అవి తిరుగుతూ, ఒకదానిచుట్టూ మరొకతి తిరుగుతున్నాయి. తద్వార కాలగణనం ఏర్పడుతుందని చెపుతున్నారు. అయితే ఆ ఆకర్షణ శక్తియొక్క భౌతికరూపాన్ని ప్రదర్శించలేక పోతున్నారు. ఆ ఆకర్షణ శక్తినే ఆధ్యాత్మిక చింతనా పరులైన ఆస్తికులు పరమాత్మ అంటున్నారు.

### వైదిక సంప్రదాయం :

యఱ రేప్పించం : "నభూయోన్ శాయత్....య ఏమ వేదః" ఈ కోతాన్ని అనుసరించి పరమాత్మ ఈ సృష్టిని ఏ విధంగా చేసినది చెప్పబడినది. బ్రహ్మ సీటిని సృష్టించి తన వీర్యాన్ని ఉంచాడని దానినుండి ఈ జగత్ యావిధంగా ఆవిర్భవించిందని తెలుస్తుంది.

మస్సస్కుంతి . జగదుత్పత్తి విషయ్-115 నుంచి 144 వరకు. ఈ సృష్టి బంగారపు వన్నెగల అండాకారములో ఉన్నట్లు అది పగిలి ఒక భాగం ఆకాశంగాను మరో భాగం భూమిగాను మధ్యలో అంతరిక్షంగాను విభజించ బడినట్లు తెలుస్తుంది. భూభాగంలో అష్టదిక్కులు నీరు, వాయవు, అగ్ని జీవరాసులను సృష్టించి అందులో మానవుని అత్యుత్తమ జీవిగా సృష్టించినట్లు తెలియచున్నది. దీనిని బట్టి వైదిక సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి నిరాకార పరమాత్మ ఈ భౌతిక సృష్టిని చేసినట్లు విధితమగుచున్నది. ఈ విధమైన సృష్టి విధానమును "బిగ్ బ్యాంగ్" సిద్ధాంతము కూడా సమ్మతించు చున్నది.

## సృష్టి విచానం

| ప్రిమూర్తులు  | పంచభూతములు | అష్టదిక్షులు | సప్తగ్రహాలు  | దేవతలు      | రాక్షసులు | జీవరాశ     |
|---------------|------------|--------------|--------------|-------------|-----------|------------|
| 1. బ్రహ్మ     | 1. భూమి    | 1. తూర్పు    | 1. సూర్యుడు  | 1. యక్క     | చెద్దవారు | 1. మానవుడు |
| 2. విష్ణు     | 2. ఆకాశం   | 2. దక్షిణం   | 2. వంద్రుడు  | 2. కన్చెర   |           | 2. చెట్లు  |
| 3. మహేశ్వరుడు | 3. సీరు    | 3. పడమర      | 3. అంగారకుడు | 3. కింపురుష |           | 3. పశువులు |
|               | 4. వాయువు  | 4. ఉత్తరం    | 4. బుధుడు    |             |           | 4. పక్కులు |
|               | 5. అగ్ని   | 5. ఆగ్నేయం   | 5. బృహసప్తమి |             |           |            |
|               |            | 6. నైరుతి    | 6. శకురుడు   |             |           |            |
|               |            | 7. వాయవ్యం   | 7. శని       |             |           |            |
|               |            | 8. శంకావ్యం  | 8. రాహువు    |             |           |            |
|               |            |              | 9. కేతువు    |             |           |            |

## క్రీస్తవ సంప్రదాయం

క్రీస్తవ సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి బైబిల్ గ్రంథముద్వారా అదికాండము (1వఅధ్యాయం 1నుండి 3వరకు)యొపొంగా అరుదినములలో ఈ విశ్వమును సృష్టించినట్లు తెలియచున్నది.

మొదటి రోజు : దేవుడు భూమి ఆకాశములను సృష్టించి రేణు పగలును ఏర్పాటు చేసెను.

రెండవ రోజు : భూమిపైఉన్న జలమునువిశాలముగాపరిచి, ఆ జలమును ఈ జలమును వేరు పరచెను. ఆ విశాలమునకు ఆకాశమని పేరు పెట్టెను.

మూడవ రోజు : ఆకాశము కీర్ంద ఉన్న జలమును ఒకచోటు కూర్చుటి జలము అరిన పిదప భూమి ఏర్పడెను. ఆ భూమిలో గడ్డిది, తమ తమ జాతి ప్రకారము విత్తనమిచ్చి చెట్లను ఫల వృక్షములను మొలిపించెను. ఆ జలరాజికి సముద్రమని పేరు పెట్టెను.

నాల్గవ రోజు : పగలు ప్రకొశించుటకు సూర్యుని, రాత్రి ప్రకాశించుటకు చంపుడు, నక్షత్రములను ఇతర గ్రహములను కాల గమన సోలభ్యము దృష్ట్యా సృష్టించెను.

అఱుదవ రోజు : సముద్రములో చేపలు మొదలగు జీవరాసులను వాటి వాటి జాతి ప్రకారం జలములో సమృథిగా పుట్టించెను. భూమి మొద విస్తారముగా పక్కి జూతిని సృష్టించెను.

**ఆరవ రోజు** : భూమి మిాద పశువులు, పుచుసులను, అడవి జంతువులను వాటి వాటి జాతి ప్రకారం పుట్టించెను. ఆ తరువాత మానవ జాతి త్రీ పురుషులను సృష్టించెను. వారిని జీవరాశలలో క్రేష్టమైన జాతిగాను సకల సృష్టిలోని జీవరాశలపై ఆధిపత్యాన్ని వహించేటట్లు దీవించెను. ఈ క్రింది విధముగా సృష్టి ఏర్పడెను.

| తైమూర్తులు   | పంచభూతాలు | అష్టదిక్కులు   | ప్లాసెట్స్ నవగ్రహాలు | దేవతలు   | రాక్షసులు | జీవరాశులు  |
|--------------|-----------|----------------|----------------------|----------|-----------|------------|
| 1. గావియేలు  | 1. భూమి   | 1. ఈస్ట్       | 1. సన్               | దేవదూతలు | సాతాన్    | 1. మానవులు |
| 2. షిఖాయేలు  | 2. నీరు   | 2. సౌత్        | 2. ఎర్               |          | లూసిపర్   | 2. వెట్లు  |
| 3. ఇస్రాఫేలు | 3. ఆకాశం  | 3. వెస్ట్      | 3. మార్పు            |          |           | 3. పశువులు |
|              | 4. అగ్ని  | 4. నార్        | 4. జాపిటర్           |          |           | 4. పత్తులు |
|              | 5. వాయువు | 5. సౌతీస్ట్    | 5. నెఫ్టుయాన్        |          |           |            |
|              |           | 6. సౌత్ వెస్ట్ | 6. పూటో              |          |           |            |
|              |           | 7. నార్ వెస్ట్ | 7. వీనన్             |          |           |            |
|              |           | 8. నార్ ఈస్ట్  | 8. యురేనియస్         |          |           |            |
|              |           | 9. శాటవ్       |                      |          |           |            |

## ఇస్తాం సంప్రదాయం

ఇస్తాం సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి పవిత్రమైన ఖూరాన్ గ్రంథం సురేసాద్ 4మండి 9వ అయితే వరకు మరియు పలునూరాలలో 6 దినములలో సృష్టి జరిగినట్లు చెప్పబడినది. ఇస్తాం సంప్రదాయం సెమిటిక్ జాతికి చెందిన అరవ్ దేశానికి సంబంధించినది కనుక సెమిటిక్ జాతికి చెందిన ప్రవక్తలు మోషె (మూసా) (అ) గారి 'తార' 'తపరాత' దావూద్ (అ) జబ్బార్ తస్సా (అ) గారి "ఇంజీల్" అంటే బైబిల్ యొక్క సృష్టి విధానాలలో కలసి మెలసి ఉంటుంది.

## సృష్టి వివరాలు

| తీర్మానాలు     | పంచభూతములు | అష్టదిక్కులు   | నవగ్రహాలు | దేవతలు  | పేలో      | జీవరానులు |
|----------------|------------|----------------|-----------|---------|-----------|-----------|
| 1. జిబ్రా యుల్ | 1. జమీన    | 1. మహరిష్      | 1. షంష్   | పరీష్టా | ఇబ్రాహిమ్ | 1. అదంబర్ |
| 2. మెకాయల్     | 2. ఆశమాన్  | 2. మగరిష్      | 2. జమీన   | పరీ     |           | 2. షజర్   |
| 3. ఇస్రామీల్   | 3. అగ్     | 3. ఘమాల్       | 3. జమీన్  |         |           | 3. హైవాన్ |
|                | 4. ఆవ్     | 4. జానూచ్      | 4. జాప్తా |         |           | 4. పరింధా |
|                | 5. హవా     | 5. ఘమ్-జాను    | 5. ప్రూటో |         |           |           |
|                |            | 6. జాన్-మగరిష్ | 6. నప్తన్ |         |           |           |
|                |            | 7. మగ-ఘమాల్    | 7. వీన్న  |         |           |           |
|                |            | 8. ఘమ-మహరిష్   | 8. యురేన్ |         |           |           |
|                |            |                | 9. షైతాన్ |         |           |           |

#### 4. మానవ సృష్టి

ధర్మాన్ని, దైవాన్ని, సృష్టిరచనను గతలాధ్యాయంలో పరిశీలించాము. ఇప్పుడు మానవ సృష్టి విధానాన్ని పరిశీలించాం. సృష్టిలోని సకలజీవరాసులను సృష్టించిన పరమాత్మమానవుని అత్యుత్తమ జీవిగా సృష్టించాడని తెలుస్తుంది.

వైదిక సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి పరమాత్మ స్వయంభూః మనువును మానవుల మూల పురుషుడుగా సృష్టించాడు. మనువు పదము నుండి మానవ పదము ఉత్పత్తి చెందినట్లు పాణిని అష్టాధ్యాయి (4-1-105) అనుసరించి సిద్ధాంత కొముదిలోని 11, 12 సూత్రాల ప్రకారం ధృవీకరించ బడినది. అనగా మనువు సంతతిని మానవులు అంటారు.

కై 1) ప్రవ సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి :

వైచిల్ గ్రంథం 1వ అధ్యాయాన్ని అనుసరించి పరమాత్మయైన యెహోవా 6 దినములలో సకల సృష్టి చేసినట్లు విదితమగుచున్నది. ఆ తరువాత ఆదికాండము 2:7 అనుసరించి యెహోవామత్తీతో ఆదాంను సృష్టించెను. అదిమ మానవుడు - ఆదాంగను, ఆదాం అనే పదమునుండి ఆద్యి ఉత్పత్తి చెందినది. ఆద్యి సెమిటిక్ జాతి వారి అసెరియన్ భాషకు చెందిన పదం. ఆద్యి అంటే మనిషి/మానవుడు అంటే ఆదాంమానవులకు మూల పురుషుడని తెలియుచున్నది.

ఇట్లోం సంప్రదాయాన్ని అనుసరించి :

పవిత్రమైన ఖురాన్ గ్రంథంలోని సూరా-ఎ-షాద్ 4 నుండి 9వ వచనం వరకు ఆరు దినాల్లో సకల సృష్టిని చేసినట్లు ఆ తరువాత 'సూరే' 'సజ్ దా' 69 నుండి 85 వరకు ఆది మానవుడు ఆదం (అ) గారిని మత్తీతో సృష్టించినట్లు తెలుస్తుంది. ఆదం అనే పదం సెమిటిక్ జాతికి చెందిన

అసీరియన్ భాషా పదం. ఆదం నుండి అద్భుత పదం ఉత్పత్తి చెందినది. అంటే ఆదం (ఆ) మానవులకు మూలపురుషుడని తెలుస్తున్నది.

క్రేపువ మత సంప్రదాయం మరియు ఇస్లాం మత సంప్రదాయం యొక్క మూల పురుషుడు ఒక్కరేనని వారు ఉథయలు సెమిటిక్ జాతికి చెందిన వారని, వారి భాష అసీరియన్ భాష అని ఆదాం, ఆదం (ఆ) ఒకరేనని తేట తెల్ల మగుచున్నది. అయితే వైదిక సంప్రదాయంలోని మానవుల మూలపురుషుడు స్వయం భూః మనువ మరియు ఆదాం ఒకరా కాదా అని ప్రశ్న ? సకల సృష్టికి పరమాత్మ ఒకడేనని అన్ని మతాల వారు అంగీకరిస్తున్నారు. దేవుడు మతానికాక సృష్టి చేయలేదు. అదే విధంగా మానవ సృష్టి కూడా ఒక మూలపురుషునితో జరిగినట్లు అంగీకరించకతప్పదు. కనుక స్వయంభూ మనువ, ఆదాం, ఆదం (ఆ) ఒకరేనని బుజువగుచున్నది.

## దైవ గ్రంథాలు - ప్రార్థనా విధానం

వైదిక మతం :

ఈ మతానికి మూలగ్రంథం వేదం.

వేదం : తిరుమల తిరుపతి దేవస్తానంవారు ప్రచురించిన 'ఆర్ విజ్ఞాన సర్వస్వము' మొదటి భాగాన్ని అనుసరించి వేదం అనే పదం 'విద్' అనే ధాతువునుండి ఏర్పడినది.

యాస్కా : నిరుక్తం అనుసరించి 'విద్' అంటే జ్ఞానం అని చెప్పవచ్చును.

సాయణాచార్యుడు : తన వేదభాష్యంలోని భూమికలో 'భూత వర్తమాన, మరియు భవిష్యత్ కాలాల్లో తిరుగులేని సత్యాలనుతప్తిరించిన దివ్యజ్ఞానరాశి వేదం' అని అన్నారు.

## ధార్మిక భిన్నత్వంలో ఏకత్వం

పరమాత్మ మనువుపై అవతరింప చేసిన శ్రీతినే వేదం అంటారు. మనువు ద్వారా ఆవిష్కరించిన నిత్య సత్య జ్ఞానాశ్రయమైన వాక్ సమూహామే ఏకైక వేద రాశి. అదే ప్రపంచమానవాళికి విజ్ఞానాన్నిశాంతిని, క్రమశిక్షణగల జీవిత విధానాన్ని, అందించే ఉత్తమ ప్రశ్నతి అని మనువు తన సంతతికి బోధించారు.

**ప్రార్థనా విధానము :** మనువు శ్రీతి అయిన దైవ వాక్య అధారంగా తన సంతతికి సద్గుర్ మహామాను బోధించినదే స్మృతి. దానినే మనుధర్మశాస్త్రం అంటారు. అయినపరమాత్మను ప్రార్థించే విషయంలో ఈ విధంగా చెప్పారు.

“శ్రీతి స్మృత్యతుదితం థర్మ మనుశిస్తువ్ హి మానవః  
ఇహ కీర్తి అపోష్టతి ప్రత్యేష ఉత్తమమ్ సుఖమ్”

అంటే శ్రీతి అయిన వేదం స్మృతి అయిన మనుధర్మ శాస్త్రాన్ని అనుసరించి సద్గుర్ మహామాను పరి అయిన మతంలో ఉన్నారని వారికి ఇహలోకంలో కీర్తి, పరలోకంలో ఉత్తమ సుఖం కలదని తెలియుచున్నది.

వేదాన్ని అనుసరించి పరమాత్మను ఆరాధించే విధానాన్ని మన మూలపురుషుడైన వైవశ్యత మనువు ఈ విధంగా చెప్పియున్నారు.

“ఓం భూర్భుషః స్వః తత్ప వితుర్వ్యరేణ్యం  
భగ్రో దేవస్య ధీమహి  
ధియోయోనః ప్రాచోదయాత్”

అనగా ‘భూమి, ఆకాశం, అంతరీక్షం అనే ఈ విశ్వమంతీటిని స్యామ్భించి పాతించువాడు, పూజింపడగినవాడు, సకల పాపాలను, అజ్ఞానాన్ని పోగొట్టువాడు అను పరమాత్మ దివ్య మహిమను ధ్యానించెదనుగాక-అతడు

మన మనసులను వికసింపజేయుగాక' ఈ మంత్రం ప్రతిదినం ఓంకార వాడంతో జపిస్తే పరలోకంలో ఉత్తమసుఖం అభిస్తుందని తెలుస్తుంది. (దీనినిబట్టి వైదిక మతస్తులు ఎకేశ్వరోపాసన చేయచున్నట్లు తెలుస్తున్నది)

‘ఏకా సత్త విప్ర బహుధా వద్త్రి, బుః (164-46)

‘పహా భాగ్యోద్దేవ ఏక ఏవ బహుధాస్తు యతే

ఏకవాయ్యత్తున్య దేవా ప్రత్యంగా విభవస్తి’

‘తస్మాత్పర్యేరపి పరమేశ్వర ఏవ హయతే’ (సాయగాచార్యుడు)

దేవుడు ఒకడే ఆరాధింప దగిన వాడని ప్రవచించాడు.

### కై స్తుప మతం

వైదికసంప్రదాయంలోని శృతిని కై స్తుపసంప్రదాయంలో దైవాక్షుంధ అంటారు. వారి పవిత్రమైన గ్రాంథం బైచిలు. అది హొబూ భాషలో అవతరించినది. వారు దేవుని యెహోవా అని పిలుస్తారు. ఏసుక్రీస్తు తనను శలువ వేయునప్పుడు దేవుని ‘యేలోయి’ అని సంబోధించినట్లు వైచిల్సోని కొర్త నిబంధన చెప్పుచున్నది.

వైచిల్ గ్రాంథం 1వ శతాబ్దా సుండి కై స్తుప ధార్మిక వ్యవస్త వెలుగులోనికి వచ్చినది. అందులో పాత నిబంధన, క్రొత్త నిబంధనలు ఉన్నాయి. పాత నిబంధనలో దేవుని సృష్టి విధానం మరియు ఆదిమానవుడు అదాం ప్రవక్త నుండి ‘నోహము’ అబ్రహం, మోషె, దావిదు మొదలగు ప్రవక్తలు ద్వారా అవిష్కరించిన ప్రశ్నతి అంటే దైవ వాక్షు అని వారి విశ్వాసము. మరి కొర్త నిబంధన యేసు ప్రఫుల్ (అపోస్తలులు) అయిన మత్తయి, మార్కు, లూకా, యోహాను, సువార్తలద్వారా మానవాకికి బోధించిన ధార్మిక సాంఖ్యిక జీవిత విధానం కనుక ఇది స్వీతి అని నమ్మకం. ప్రాతి స్వితులాతచరణ సద్గుర్ మనుని వారి విశ్వాసం. తద్వారా ఇహలోకంలో సుఖం మరణానంతరం పరలోక రాజ్యప్రాప్తి ఉంటుందని వారి నమ్మకం.

శైవిల్ గ్రంథాన్ని పరిశీలించిన, సృష్టికర్త అయిన “యైహావాను” తప్ప ఇతరులను పూజించకూడదని విశదమగుచున్నది. ఈదా: శైవిల్ గ్రంథంలోని క్రొత్త నిబంధనలోని మత్తయసువార్ 6:10-14 పరిశీలించిన యేసుప్రభువు ప్రజలకు బోధిస్తూ, దేవుని ప్రార్థించే విధానాన్ని ఈ విధంగా చెప్పారు.

పరలోక మందున్న మా శంక్రి  
మీ నామమ పరిశుద్ధ పరచబడును  
మీ రాజ్యము వచ్చేను గాక  
మీ చిత్తము పరలోక మందు నెరవేరుచున్నట్లు  
భూలోకములో నెరవేరునుగాక  
మా అనుదిన ఆహారము నేడు మాకు దయచేయము  
మా బుణస్తలను మేము త్సమించునట్లు  
మా బుణములను త్సమించుము  
మమ్మలను శోధనలోనికి తేక  
దుష్టవినుండి తప్పించుము.

ఈ ప్రార్థనా భావాన్ని పరిశీలిస్తే ఏకేక్యరుడైన ‘యైహావా’ నే ఆరాధించాలని ఎనుక్కిస్తు ప్రభువు ఉపదేశం. దీనిని బట్టి కైల్చిత్తవ మతంలో కూడా ఏకేక్యరోపాన ఉన్నట్లు తెలుస్తుంది. యేసు ప్రభువు ఒక ప్రవక్తగా వచ్చేవని అజ్ఞాన అంధకారంలో ఉన్న మానవానిని సన్మాగంలో నడుపుటకు గురువుగా వచ్చాడని క్రొత్త నిబంధనలోని మత్తయి సువార్ 23 : 9-11 వచనాలు చెప్పాచున్నవి. ఈ వాక్యాన్ని బట్టి చూసే సృష్టికర్తను తప్ప సృష్టింపబడిన వారిని పూజింపకూడదని కై బలి అన్నిరకి సృష్టికర్తను చేసుంది.

ఆస్ట్రియం లైబ్రరీ ఇంజినీయరు స్కూల్ ఆండ్రియాన్ రైస్ రేసియన్  
LIBRARY & INSTITUTE OF ENGINEERING & TECHNOLOGY  
ఆస్ట్రియం రిసోర్చ్స్ లైబ్రరీ (LIRC)  
RESOURCES LIBRARY & INSTITUTE (LIRC)  
HYDERABAD-500 034.

ఖురాన్ - ఎసరిఫ్ - ఆస్ట్రియం మత ఖుర్రూలు గ్రంథం.  
మహామ్యద్ (సొ)ప్రవక్తుపై అవతరించిన వపియాల్ (శరీరి; దివంగు)

అల్లా మహామృద్మ(స)గారిని క్రీ.శ. 611లో ప్రవక్తగా ఎన్నుకొనెను. అ నాటి నుండి దేవుని వద్దనుండి 'పహా' (చుంతి) అవతరిస్తూ ఉండేది. ప్రవక్త సారు మక్కలో ఉన్నప్పుడు క్రీ.శ. 622 వరకు 93 సూరాలు, (అధ్యాయాలు), వారు మదీనా వలసి పోయిన తరువాత క్రీ.శ. 632 వరకు 21 సూరాలు (అధ్యాయాలు) వెరసి 114 సూరాలు అవతరించినవని ఖురాన్ గ్రంథం వలన తెలుస్తన్నది. మహామృద్మ(స)గారు ప్రవక్తగా నియమితులైన తేది క్రీ.శ. 611 నుండి పరమపదించిన తేది క్రీ.శ. 623 వరకు వెరసి 22 సం.ల 5వెలల 14 రోజుల్లో 114 సూరాలు అవతరించినవి. అ సూరాలను ప్రవక్తగారి నోట వెలువదగానే వాటిని వ్రాసేవారు. ఆ 114 సూరాలు కలిసి సంపూర్ణ ఖురాన్. ఇది క్రీ.శ 655లో హాజరత్ జీస్కాన్ (ర) ఖలీఫా.గా ఉన్నప్పుడు విడివిడిగా ఉన్న సూరాలను కూరిపు జింకచర్చంటే ఒక సంపూర్ణ ఖురాన్ 7 ప్రతులు వ్రాసినట్లు శరిత ఆధారాలున్నాయి. అ నాటి నుండి సంపూర్ణ ఖురాన్ వెలుగులోనికి వచ్చినది. అందులో ఇది దేవుని ఏకత్వాన్ని బోధిస్తుంది. ఆరాధనకు దేవుడు తప్ప మరొకరు లేరు అని బోధిస్తుంది మహామృద్మ(స)ప్రవక్తగారి ఉపదేశాలు హదీస్ (స్క్రూపి) సీవిత విధానం దీనిని అనుసరించి ఇస్లాం మత సూత్రాలు తప్పక ఐదు పూటలు నమాజ్ (ప్రార్థన) చేయాలి, అందులో ఖురాన్ లోని మొదటి సూరా అయిన సూరే 'ఫాతిల్హిఫ్' చదవాలి.

“అల్హామ్దులిల్లాహీరబిల్ లాలమిన్” .....అమిన్. [ఖురాన్-1]

భాషము : సృష్టికర్త అయిన అల్లాకే ప్రార్థన చేయాలి. అయన దయగలవాడు, కరుణామయుడు తీర్పుదినానికి యజమాని, కముక అయననే ప్రార్థించాలి. అయననే యాచించాలి. భ్రమలైన వారి బొటను తప్పించి సన్మార్గంలో నడిపించు” ఈ భావాన్ని బట్టి చూస్తే ఇస్లాం మతంకూడ సృష్టికర్తను తప్ప సృష్టించబడిన వాటిని ఆరాధింపకూడదని బోధిస్తుంది.

ప్రై ఉదహారించిన మతాలు వాటే గ్రంథాలు ప్రజలకు సన్మార్గాన్ని చూపిస్తూ దేవుని ఏకత్వాన్ని నిరూపిస్తున్నాయి. అందరూ ఒకే భావంతో

ప్రార్థిస్తున్నట్లు తెలుస్తుంది. వేదమందలి గాయత్రి, వైచిల్ లోని పరలోక ప్రార్థన, ఖురాన్ లోని సూరేషాతహో పరిశీలించిన ఎడల భావల భిన్నత్వం తప్ప భాపంలో ఏకత్వం ఉన్నది. కనుక సమాజంలో ఉన్న అన్ని మతాలవారు పరస్పర అవగాహన చేసుకొంటే వారు ప్రార్థిస్తున్న దేవుడు ఒక్కడే. అజ్ఞావ అంధకారంలో ఉన్న సమాజం దైవ గ్రంథాలను ప్రక్కకు పెట్టి పీరాణిక గ్రంథారే తమ మత మూల గ్రంథాలుగా భావించి వాటినే ఆవరించుట వలన మత పరమైన వైషణవ్యాలుఏర్పడి మతకలహాలకు దారి తీస్తున్నాయి. కనుక అస్తికులు వారి మత మూల గ్రంథాలను అర్థం చేసుకొంటే మత సామరస్యం ఏర్పడగలదు.

### జనక ద

వైదిక మతంలోని స్వయం భూః మనసు, కైప్రాప్తవ మతానికి మూల పురుషుడైన ఆదాం, మరియు ఇస్తాం మతంలో అదం (ఆ) ఈ ముగ్గురు ఒక్కనేనని గత అధ్యాయంలో అంగీకరించాం. అన్ని మతాలకు దేవుడొక్కడేనని అన్ని మతాలకు మూల పురుషుడు ఒకడేనని సుస్పష్టమైనది. అయితే ఆ ఆదిమానవుని సృష్టి ఈ భూగోళంలోని ఏ భాగం నుండి ప్రారంభమైనది. అయినకు పరమాత్మ ఏ భాషలో ఎప్పుడు తన వాక్య (ప్రతి) వినిపించాడు. మొదలగు విషయాలలో చారిత్రక సత్యాలు లేవు. ధార్మిక గ్రంథాలైన వేదం వైచిల్, ఖురాన్లను అనుసరించి మొదటి మానవుని వద్ద నుండి ఈ ప్రాపం చంలో ధార్మిక ప్రపచారం జరిగినట్లు, తదనుగుణంగా మానవసమాజం ధార్మిక సామాజిక అభివృద్ధి చెందుతూ ప్రపంచములో అన్ని భూభాగాలకు ఏ ప్రరించి నట్లు తెలుస్తుంది. చర్మితకారులు దానిని పాత రాతియగంగా పేరొక్కన్నారు.

క్రీ.పూ. 4000 సంవత్సరము నుండి కొత్తరాతియిగమని అప్పటి మండి జరిగిన సంఘటనలను చారితక సత్యాలుగా అంగీకరిస్తున్నారు. పై చెప్పిన ధార్మిక గ్రంథాలుకూడా పాత రాతియిగ అంతానికి కొత్త రాతియిగ ప్రారంభానికి మధ్యలో ఒక జల ప్రశ్నయం వచ్చిందని సకల సృష్టి అంత రీంబీందని, జల ప్రశ్నయాసంతరం తా సృష్టి పునః ప్రారంభమైనదని విదితమౌతుంది.

వైదికసంప్రదాయం మనస్యుతి 13వ పేజీపునసరించి జల ప్రశ్నయం సంభవించినదని అప్పాడు స్వయం భూ మనువు నుండి వైవశ్యత మనువు వరకు ఉన్న సృష్టి అంతరించిందని వైవశ్యత మనువుతో క్రీ.పూ. 3102 సృష్టి పునః ప్రారంభమైనట్లు తెలుస్తుంది.

పవిత్రమైన వైభిల్ గ్రంథములోని అది కాండము 7వ అధ్యాయం నసుసరించి క్రీ.పూ. 3500సం॥ ప్రాంతంలో జలప్రశ్నయం సంభవించిందని మానవులు మరియు అప్పాడు ఆదాము ప్రవక్తనుండి నోవా ప్రవక్త వరకు గల సకల సృష్టి అంతరించిందని, జల ప్రశ్నయము తరువాత నోవా ఓడనో మిగిలియన్న సకల జీవరాసుల జంటలతో ఈ సృష్టి పునః ప్రారంభమైనదని వైభిల్ 10వ అధ్యాయము 32వ వచనం చెప్పాచున్నది.

పవిత్రమైన ఖురాన్ గ్రంథములోని 'మరా' అను అధ్యాయంలో 105వ వచనము నుండి 120వ వచనము వరకు జల ప్రశ్నయం ప్రస్తావన ఉంది. క్రీ.పూ. 3500 నూహో (అ) ప్రవక్తకాలంలో జల ప్రశ్నయం సంభవించినదని అందులో మొదటి మానవుడు ఆదం (అ) ప్రవక్త నుండి నూహో (అ) ప్రవక్త గారి వరకు గల సృష్టిలోని జీవరాసులుఅంతరించాయని, జల ప్రశ్నయం తర్వాత నూహో (అ) గారి ఓడలో మిగిలిన జీవరాసులు జంటలతో ఈసృష్టి పునః ప్రారంభమైనదని విదితమగుచున్నది.

అయితే జల ప్రశ్నయం తరువాత మిగిలిన, వైదిక మతములో నుదహరించిన వైవశ్యత మనువు, కైర్పిష్టవ మతములో నుదహరించిన నోవా ప్రవక్త, మరియు ఇస్లాం మతంలో నుదహరించిన నూహో (ఆ) ప్రవక్త, ఒకరేనా? సెమిట్ జాతికి చెందినయాదులు, కైర్పిష్టవులు, ఇస్లాం వారు నోవా, నూహో (ఆ) ఒకరేనని అంగీకరిస్తున్నారు. వేదాలలో చెప్పబడిన వైవశ్యత మనువు, నోవా, నూహో(ఆ)ఒకరేననిఅంగీకరించలేదూ? అయితే మూడు మతాలకు మూడు జల ప్రశ్నయాలు సంభవించే ఆవకాశం లేదు. అది సంభవించిన కాలము కూడాఒకటే. కనుక ఆ ఓడలోమిగిలియన్న యుగపురుషుడు ఒకడేనని అంగీకరించక తప్పదు. అయితే ఆ యుగపురుషుడు వైవశ్యత మనువని వేదాలు, నోవా అని వైచిల్, నూహో (ఆ) అని ఖురాన్, విభిన్న దేశాలలోని విభిన్న భాషలలో ఫిలవటంలో భిన్నత్వం ఉన్నప్పటికి మనిషి ఒకడేనని ఏకత్వం ప్రస్తుతంగా కనబడుచున్నది.

వైదిక మతము ననుసరించి జల ప్రశ్నయానంతరం వైవశ్యత మనువు సంతతి బ్రిహమ్మవర్షంలో విస్తరించినట్లు అవి నేటి హిమాలయాలు, టిబెట్, అని హీరాణికులుచెబుతున్నారు. కైర్పిష్టవ సంప్రదాయములోని వైచిల్ అది కొండము 8:4 ననుసరించి జల ప్రశ్నయానంతరం యుగపురుషుడు నోవా ఓడ అర్పినియూ దేశములోని ఆరారత్ పర్వతముపైదిగినట్లుతెలియుచున్నది. ఇస్లాం సంప్రదాయాన్ననుసరించి జల ప్రశ్నయం తరువాత నూహో (ఆ) ప్రవక్త ఓడ జాది కొండపై దిగినట్లు ఖురాన్లో చెప్పబడుచున్నది.

వైచిల్, ఖురాన్ గ్రంథములలో చెప్పిన ప్రాంతము ఒకటేనని స్పృష్టముగా వుంది. అయితే హీరాణికులుచెప్పిన బ్రిహమ్మవర్తము భిన్నముగా వుంది. ఈ విషయంలో ప్రఖ్యాత చరిత్రకారుడైన రాఘవుల్ సాంకృతాయిన్ తన బుగ్గేద ఆర్యులు 29వ పేజీలో చెప్పిన విషయాన్నిబట్టి ఆదిమ

సమాజముయొక్క మూలస్తానం మెసపటోమియా అని తెలుస్తుంది. వారు ఆర్య గణాలుగ భారతదేశానికి వచ్చారు. సంక్షుతసాహాత్యచరిత్ర (174 పేజి)లో ముదిగంటి గోపాలరెడ్డిగారు కూడ ఇదే అభిప్రాయాన్ని వ్యక్తం చేశారు.

ప్రపంచ చరిత్రను బట్టి మధ్య అసియా నుండి భారత దేశంవైష్ణవ మానవ సంచారం ఉన్నట్లు ఆదిమ సమాజం గణాలుగా విభజించబడి బి. సి. 3500 సం.ల నుండి 1500 వరకు మెసపటోమియా నుండి ఆర్యగణాలు భూమార్గాన. నీటి మార్గాన సింధు నది పరివాహక ప్రాంతం చేరినట్లు తెలుస్తుంది. కనుక జల ప్రశయానంతరం ఏర్పడిన ఆదిమ సమాజం మెసపటోమియాలో విస్తరించినట్లు చారిత్రక ఆధారాలున్నాయి.

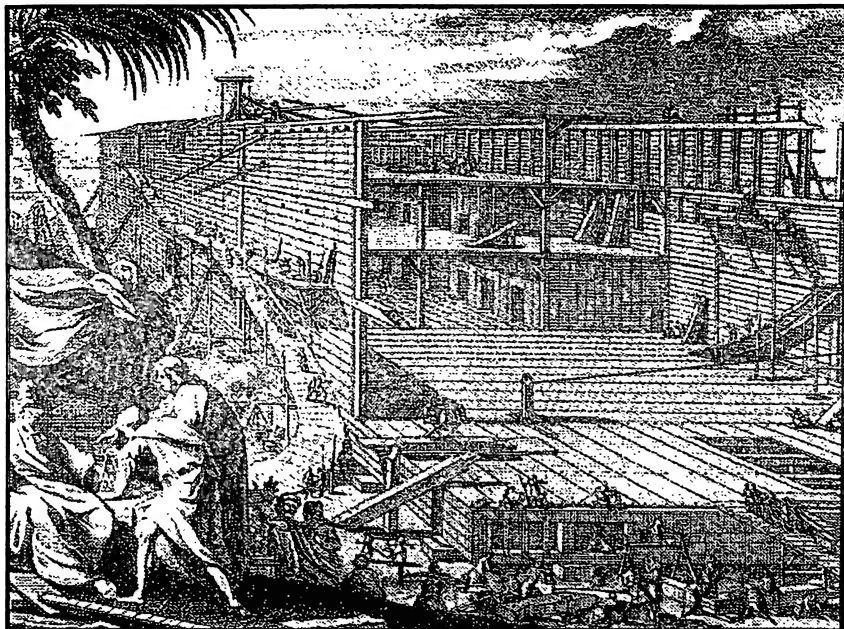
ఓడ నుండి దిగిన మనువు సంతతి మరియు సకల జీవరాసులు మొదట మెసపటోమియా లోని యోప్రటోన్, తైగ్రిన్ నదుల మధ్య ఉన్న సారవంత మైన మైదానంలో వ్యవసాయం, పశుపోషణచేసి జీవించినట్లు తెలుస్తున్నది. ఈ యధార్థమును చరిత్రకారులు కూడా అంగీకరించారు.

1. హెచ్. జి.వేల్స్ - ఎ పొర్ట్ హిస్టరీ ఆఫ్ ది వర్డ్ - 15వ అధ్యాయం.

2. ది రీడర్స్ డై జెస్ట్ బై లింక్, పేజి 975.

3. రాంబోట్ల కృష్ణమూర్తిగారి జనకథ 47 పేజీలో మినూయిన్ నాగరికత ఉదహారించబడింది. మెసపటోమియా లోని జనాభా పెరిగే కొలది వారు గణాలుగా విభజించబడి ప్రపంచవ్యాస్తంగా విస్తరించినట్లు విదిత కుగుచున్నది.

హిందీ భాష చరిత్ర రచించిన థిర్చెదవర్క్ హెచ్. జి. వేల్స్ గారి చరిత్ర మరియు బై లింక్ లోని ఆదికాండం 10వ అధ్యాయము ననుసరించి ఈ క్రింది పట్టికలో చూపిన విధంగా మను సంతతి వ్యాపించినట్లు తెలుస్తుంది.

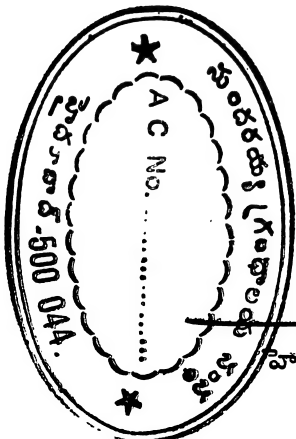


దైవశ్వత మనువు/నోవహలు/నూహ్ (అ) ప్రవక్త బిడ.  
జల ప్రజయంలో వృపయోగించిన బిడ.



అరుణ్టేపర్వతము





## వైవశ్వత మనువు నోవాహు నూహొ (ఆ)

| శాస్త్రమ్ / ప్రామేటీన్ జాతి | శాస్త్రమ్ / సెమిటీస్ | యూనిఫ్ (జఫిటీన్) |
|-----------------------------|----------------------|------------------|
| శాస్త్రజ్ఞీ                 | మెసపటోమియా           | గ్రీన్ - టర్క్స్ |
| అప్రికా నీగ్రో లాండ్స్      | సుమేరు               | కీట్స్ దీన్స్పం  |
| డక్టిల భారతం (ద్రావిడులు)   | అరేబియా              | కాస్పియన్        |
| అన్ని గల్వ్ దేశాలు          | ప్రపాణ్              | మంగోలియా         |
| శాస్త్రజ్ఞీ                 |                      | ఎల్లో రివర్      |

### పో మి టీ న్

ఈ జాతివారు మనువు, నోవా నూహో(అ) కుమారుడైన పోము సంతతికి చెందినవారు. అయిన కుమారులు కనాన్ గణం వారు కనాన్ దేశమును ఆక్రమించిరి. మిసర్ గణం వారు మిసర్ దేశమును (ఈజిష్ట్)ఆక్రమించిరి. బాబ్ టె పట్టిజము వద్దనుండి మిసర్ గణం వారు బయలుదేరి మధ్యరాసముద్రమాగ్రాన ఈజిష్ట్ చేరి అచ్చట నుండి ఆప్రిక ఖండంలో వ్యాపించిన ఏరిలో కొందరు దక్కిణ భారతదేశ కేరళ, మద్రాసు రాష్ట్రాలు సంచరించి నట్టుంది. వారిని డార్క్ ఇండియన్ అంటారు. దక్కిణాసియా ఖండములోని శ్రీలంకమొదలు చిన్నదీవ్ పొలుకూడా ఆక్రమించినివసించారనితెలియుచున్నది. టీరినే స్ట్రోల్ ట్రెక్ అంటారు. పోమెటిక్ భాష దాని గుండ ఆప్రికాభాషలన్ను మరియు దక్కిణ భారతదేశంలోని (దార్చివిడ భాష యిత్యాది) వచ్చినట్టుంది.

### నె మె టీ న్

ఈ జాతివారు మనువు, నోవా, నూహో (అ) కుమారుడైన శ్యాము సంతతికి చెందినవారు. వారిని ప్లేచ్చులు అని కూడా అంటారు. ఈ జాతివారు మెసపట్టమియాలో బాచిలోను పట్టానమును తేంద్రమూడా చేసుకొని వృశస్తాయము, పశ్చింపణ వృత్తి కిలో కీవిచేవారు. అచట జనాభా పెరిగేకాలది వారు గణాలుగా ఎఫ్జింపబడి ఈ సెమిట్ గణమువారు దెససట్టమియా పడమరగా ఈన్న మధ్యధరా సముద్రము తూర్పు భాగము ఆ కమించి జీవించారు. ఆ ప్రాంతమును శ్యాము దేశము అని పిలిచారు. దానినే యిప్పుడు సిరియా అని పిలుస్తున్నారు. అచ్చట జనాభా పెరిగే కాలది వారిలో ఈపగణాలు ఏర్పడి ఫెలిస్తీననే గణమువారు సిరియాకు దక్కిణముగా ఈన్న మధ్యధరా సముద్రము తూర్పుభాగము ఎర్రముద్రము వరకు గల ప్రాంతమును ఆక్రమించి అచ్చట నివసించుచు దానిని పాలస్త్నా అని పిలిచారు. అరబ్స అనే గణము వారు సిరియా నుండి తూర్పుభాగంగా బయలుదేరి పారాన్ పొంతము ఆక్రమించి అచట నివసించారు. దానినే

అరేబియా దేశమని పిలిచారు. యమన్ అనే గణము వారు అరేబియా సముద్ర ప్రాంతము నుండి తూర్పుగా బయలుదేరి అరేబియా సముద్రము పడమటి భాగము ఆక్రమించి నివసించారు. దానికి వాఢుయమన్ దేశము అని పిలిచారు. ఈ విధంగా సెమిటిక్ జాతివారు తూర్పున అరేబియా సముద్రము, దక్షిణము నైలు నది, పడమర మధ్యధరా సముద్రము ఉత్తరము యూఫటీన్ నది వరకు వ్యాపించినట్లు ఉన్నది. వారిని ల్లేచ్చులు అన్నారు. వారు అసేరియన్ భాష లేదా రామిభాష ఉపయోగించినట్లు విదితమగుచున్నది. ఆ భాష నుండి హీబ్రూ, అరబి భాషలు పుట్టినట్లు తెలియుచున్నది. వారు ఖరోష్టి లిపిని ఆధారం చేసుకొన్నారు.

### జె పె టీ క్ గ ఇ 0

ఈ జాతివారు మనువు, నోవా, నూహో (అ) గారి కుమారుడు అయిన యూఫీన్ సంతతి వారిని జె పె టీ క్ కుటుంబ పరివారం అని పిలుస్తారు. ఈ జాతివారు మొదట మెసపటోమియాలో నివసించేవారు. జన సాంద్రత పెరిగే కొలది మెసపటోమియా నుండి బయలు దేరి దానికి దక్షిణమున ఉన్న సుమేరు ప్రాంతమును ఆక్రమించి ఉండేవారు. ఆ ప్రాంతములో జన సంఖ్య పెరిగే కొలది గణాలుగా విభజింపబడి కొన్ని గణాలు ఇరాన్, పెలుచిస్తాన్, షియుగా కైబర్, బోలాన్ కనుమల గుండా సింధు నదీ పరివాహక ప్రాంతాన్ని చేరినట్లు, మరికొన్ని గణాలు సుమేరు ప్రాంతం అంటే నేటి కువైట్ నుండి అరేబియా సముద్రం గుండా కరాచి చేరి సింధు నది పరివాహక ప్రాంతం చేరి సింధూ నాగరికతను నెలకొల్పినట్లు తెలుస్తున్నది. వారినే ఆర్యగణాలు అని పిలిచేవారు. ఆర్యగణాలు క్రీ. పూర్వం 3500 నుండి 1500 వరకు మెసపటోమియా నుండి సింట్ పలుసార్లు చేరినట్లు చారిత్రక సత్యాలు ఉన్నావి. (డిస్కవరీ ఆఫ్ ఇండియా బై జవహర్లాల్ నెహ్రూ 143వ పేజి). మెసపటోమియా నుండి క్రీ.పూ. 3000 ప్రాంతములో సప్తసింధు చేరి నివసించుచున్న ఆర్యగణాలను వారి తర్వాత క్రీ.పూ. 1500 వచ్చిన ఆర్య గణాలు దార్హివిడులు అని పిలిచారు. ఈ ఆర్య గణాలలో గాంధార గణం, కౌక

గణం, కురుగణం, పురుగణం, దృహ్యగణం, యదుగణం, సప్తసింధు ప్రాంతమును అక్రమించినట్లు ఉన్నది. కురుగణం అక్రమించిన ప్రాంతమును కురుక్షేత్రం అని పిలిచారు. ६ కురుక్షేత్ర ప్రాంతమే నేడు హర్యానా రాష్ట్రంగా ఉంది. దానికి హస్తినాపురి రాజధానిగా ఉందేది. దానిని నేడు థీలీ అంటున్నారు. గాంధార గుణం అక్రమించిన ప్రాంతమును గాంధార దేశమని పిలిచారు. అందులో తక్షశిల విశ్వవిద్యాలయం కూడా నెలకొల్పారు. దానికి ఇప్పుడు ఆఫ్సునిస్తాన్ అంటున్నారు. సత్కాగణ సింధురాభలో శక్తివంతమయినది పురుగణం. దానిలో అనేక ఉపరాభలున్నాయి. అందు భరతగణంముఖ్యమైనది. ఈ గణంవారు సువిశాలమైన ఆర్యవర్షావ్యాపి పరిషాలించుటచే ఈ దేశమునకు భారతదేశమని పేరు వచ్చినది వారు ప్రాకృత భాషను ఉపయోగించినట్లు, తెలుస్తున్నది. మరికొన్ని గణాలు మెసపటోమియా నుండి ఉత్తరంగా బయలుద్దరి పర్చి యా (ఇరాన్) అక్షుడనుండి కొన్నిగణాలు కాస్పియన్, సముద్రప్రాంతం, మరికొన్ని గణాలు తూర్పుగా బయలుదేరి ఉజ్జ్వలిస్తాన్, గజిస్తాన్ మాధుగామంగోలియా మరియువైనాలోనిల్లారివర్పెంయాంగ్ హోచేరిసట్లు తెలుస్తున్నది.

మరికొన్ని గణాలు మెసపటోమియా నుండి పడుటికి బయలుదేరి (ఉర్కు) ఏషియామైనర్, కిట్స్ దీపం మరియు గీకుదేశం వరకు వ్యాపించి గ్రీసు నాగరికతను నెలకొల్పినట్లు తెలుస్తున్నది. వారినే యవనులు లేక యునాన్లు అంటారు.

జల ప్రశ్నయానంతరం చరిత్రకారులు డెప్పీన క్రొత్త రాతియుగం హౌరాణికులు చెప్పిన కలియగం బి. సి. 3500 నుండి అరంభమైనట్లు తెలుస్తుంది. శివల సుబహ్యాజ్యా కలియగాంతం అనే పుస్తకంలో 5వ పేజి నసుసరించి 3102 నుండి ఆరంభమైనట్లు తెలుస్తున్నది. అనాడి నుండి వైవశ్వత మనువు, నోవా, నూహో(అ) గారి సంతతి ప్రపంచములోని నవీ పరిహాహాక ప్రాంతాలు చేరి నైలు నాగరికత గ్రీసు నాగరికత, కిట్స్ నాగ్రంకత, పింధూ నాగరికత, కాస్పియన్ నాగరికత మరియు ఎల్లోరివర్

పెశాయాంగ్ పెశా నాగరికతలు ఏర్పడినట్లు స్పష్టముగా కనిపిస్తుంది అదే ప్రాచీన ప్రపంచం.

తూర్పున ఎల్లోరివర్సుండి పడమర బ్రాల్మీక్ సముద్రమువరకు ప్రాచీన అర్యగణాలు సంచరిస్తూ ఇండోయూరోపియన్ భాష కుటుంబమునకు చెందిన భాషలు ఉపయోగించినట్లు తెలుస్తుంది.

### ఇండో యూరోపియన్ భాషా కుటుంబం

|                       |                        |                   |
|-----------------------|------------------------|-------------------|
| సింధు నాగరీకత         | ప్రాయన్ నాగరీకత        | గ్రీక్ నాగరీకత    |
| ప్రాకృతంవేదభాష-       | ప్రాకృతం               | గ్రీక్, లాటిన్    |
| బ్రిహమ్మలిపి          | వేద భాష బ్రిహమ్మలిపి   | యూరోపు భాషలన్నీ   |
| సంస్కృతం-దేవనాగరిలిపి | పారస్-ఫరోషై లిపి       |                   |
| భారతీయ భాషలు          |                        | రోమన్ లిపి వాడారు |
| ఉదా॥ మనువు-మానవ్      | ఉదా॥ మిను-మ్యాన్       |                   |
| పితృ-పితా             | పితృ-షాదర్             |                   |
| భాతృ-భాయి             | భాతృ-బ్రదర్            |                   |
| దివ్-దైవం             | దెవన్-దైవం             |                   |
| శతమ్-సూరు             | సెంటూమ్-సెంచరీ-హండ్రడ్ |                   |

వస్తుమార్పిడి విధానంతో వ్యాపారం చేస్తూ ఒక నాగరికత సంస్కృతి మూక నాగరికతతో సమ్మేళనం చేస్తుండేవారు. ప్రాచీన జన గణాల నివాస స్థానంలో భిన్నత్వం ఉన్న ప్రటికి వారందరూ ఒకే వైవక్యత మనువు, నోహా, సూహో(అ) సంతతి అనే ఏకత్వం ప్రస్నపం అవుతున్నది.

## ధార్మిక వ్యవస్థ

ధార్మికవ్యవస్థ అధ్యయనానికి సమకాలీన సామాజికవ్యవస్తునుపరిశీలించ వలసి ఉంటుంది. ప్రాచీన కాలములో వైవిధ్యత మను సంతతి అయిన అదిమ సమాజం యూప్రటీన్, బ్రెగిన్ నముల మధ్యనుగల సారవంతమైన మైదానం, (దానినే మెసపటోమియా) నివాసయోగ్యముగా ఉన్నది కనుకవారు ఆవట నివసించినట్లు తెలుస్తున్నది. మనువు అదిమ సమాజమునకు మార్గదర్శకుడు. సమాజములోని అధిక భాగము వ్యవసాయము. పశుపోషణ ద్వారా సమాజమునకు కావలసిన నిత్యావసర వస్తువులను ఉత్పత్తిచేసినారు.

సమాజమును, ఉత్పత్తులను క్రూరమృగాలనుండి రక్తించుటకు ఔత్తముగల కొందరిని నియమించెను. వేద జ్ఞానము కలిగిఅధ్యాత్మిక చింతన కల కొందరిని వివాహాలు, నామకరణ కర్మకాండలు మున్నగు హోహిత్యము నిర్వహించుటకు ఉపయోగించినట్లున్నది. కాలక్రమంగా జనాభా పెరిగి జనపదాలు ఏర్పడిన పిదప సమాజము యొక్క నిత్యావసర వస్తువులను, వస్తుమార్పిడి ద్వారా క్రయ విక్రయాలు జరుపుటకు కొందరిని వినియోగించెను. కాలక్రమంగా పై వర్గాలు వర్ష వ్యవస్థగా మార్పింది ఔత్తము నిర్వహించువారు త్తుత్తియులుగను, హోహిత్యము చేయు వారిని పురోహితులుగాను, క్రియ విక్రియాలు చేయువారిని వైశ్వ్యలుగను కర్కక, శాఖిమిక వృత్తి నిర్వహించువారిని శాధ్యలుగను పిలవటం జరిగింది.

ధార్మిక వ్యవస్థను పరిశీలించుటకు సమకాలీన సమాజంతోపాటు దైవగ్రంథాల అవర్ఖావ వికాసాలపై దృష్టి సారించవలసి ఉన్నది.

| ధర్మం | సుమారు జ్యాథం | కాలం           | అపరణ              |
|-------|---------------|----------------|-------------------|
| 1.    | హైదిక ధర్మం   | వేదం           | క్రీ. పూ.         |
|       |               |                | క్రీ. పూ.         |
| 2.    | యూదుమతం       | తౌరా           | క్రీ. పూ.         |
| 3.    | యూదుమతం       | జబూబ్రీ        | క్రీ. పూ.         |
| 4.    | క్రీస్తవమతం   | బ్రైచిల్       | క్రీ. శ.          |
| 5.    | ఇస్లాం        | ఖురాన్-ఎ-షరీఫ్ | క్రీ. శ.          |
|       |               |                | 611 సంఖి 633 వరకు |

## వైదిక-నాగరికత

పై పరిశీలనను బట్టి పై దిక ధర్మము దాని నూత్రిగంథమైన వేదము అతి ప్రాచీనమైనదని తెలుస్తున్నది. వేదం దైవ వాంగు-శ్రీతి అని, అది మను మహార్షి పై అవతరించినది, దాని ఆధారంగా మనుషు మహార్షి తన సుతతికి సద్గుర్మ ఆచరణగల జీవిత విధానాన్ని బోధించారు. దానినే స్మృతి.- మనుధర్మశాస్త్రం అంటారు. అనాటి సమాజం శ్రీతి స్మృతుల బోధననుసరించి ఏకేశ్వరోపాసన చేసేవారు. ఆనాడు బహుదైవారాధన లేదు

ఆ తరువాత పురోహిత వర్గం జనాభా పెరిగే కొలది గణాలతో కలసి ప్రపంచ వ్యాప్తంగా విస్తరించారు. వారిలో కొందరు సర్వసంగ పరిత్యాగం చేసి అడవులలో ఆశ్రమాలు నెలకొల్పి మోక్షము కొరకు పరమాత్మను గూర్చి తపస్సు చేసెడివారు. వారు వేదములోని జ్ఞానాశ్రయము ననుసరించి నిర్మణ భక్తితో దేవుని ఆరాధించేవారు తప్ప ఆచాధన కొరకు ఏ విగ్రహాన్ని ఊపయోగించలేదు. అంతేకాక గురుకులాలు పెట్టి పదాపార్, జరాపార్, గణాపార్ అను పద్మాల రూపంలో వేదాల్చి కంరప్పం చేయించేవారు. అధ్యాత్మిక చింతనే కాకుండా భౌతిక విషయాలలో పరిశోధనలు జరిపేవారు.

పవిత్రమైన బైచిలు గ్రంథము ఆదికాండం 11 - 1 నుండి 9వ వహనము వరకు బాఖిలోనియాలోని అదిమ సమాజం భాష ఒకలీగా ఉండెను అచ్చటవారు ఒక గోపుర నిర్మాణంచేస్తుండగా యోహోము వారిని కలపరపెట్టి చెదర గొట్టెను. ఆ కలపరమును హోమించాపోలో బాబెల్ అంటారు. అ విధముగా అదిమ సమాజం సెమెటీక్, హోమెటీక్, జెఫెటీక్ కుటుంబాలు గణాలుగా విభజింపబడి పపంచములోని వివిధ నదీపరీపాహక ప్రాంతాల్లో నివశిస్తూ మెనపటోమియా, నైలు, గ్రీకు, కిన్జ్, సింధుకౌస్మియన్, ఎల్లో రివర్, హోయాంగ్ హోయా నాగరికతలను నెలకొల్పారు. ఆయా నాగరికతలలో

కొండరు పరమాత్మకు సాటి కల్పిస్తూ తీసుర్తాలను, నవగ్రిహాలను అరాధ్య దై పాలుగా చేసి యజ్ఞాలు, యాగాలు, క్రితువులు నిర్వహించేవారు. ఈదా :

**ప్రత కామేష్టి యాగం** : తిరుమల తిరుపాని దేవస్థానం వారు ప్రపంచించిన ఆర్థ వాజ్యాలు సర్వస్సం 2వ భాగం 82వ పేజీ పతిరేయి బ్రాహ్మణంలోని తస్క్రీపోపాభాగ్యం 7-13-18 ననుసరించి ప్రతకామేష్టియాగం చెప్పబడినది. పిల్లలు లేని కుటుంబం వారికి పిల్లలు పుడతారని సమ్మకం కల్గించి యాగము చేయించేవారు. అందులో పరమాత్మకు బదులు గ్రిహాలను యాచించేవారు.

**య జ్ఞం**

; వర్షము కురియటకు, పంటల చీడ పోవుటకు సమాజములోని అంటు వ్యాధులు నిర్మాలనకు గ్రిహాలను ఆరాధిస్తూ ఆ గ్రామ ప్రజలచేత సామూహిక యజ్ఞాలు చేయించేవారు. అందులో పశువులను, క్రొవ్వు పద్మార్థములు వేసేవారు. రాజులచేత రాజసూయయాగం, అక్ష్యమేధయాగం మొదలయినవి చేయించేవారు.

**ష్టుద్రయాగం**

: కొండరు ష్టుద్ర శక్తులను సంపాదించి ష్టుద్ర శక్తులను ప్రసన్నం చేసుకొనుటకు పశబలి, నరబలి ఇచ్చేవారు.

శ్శుద్రి, స్మృతులను విశ్వసించి ఏకేశ్వరోపాసనచేయు వై దిక సమాజము యజ్ఞాలు యాగాలు, క్రితువులు అనే కర్మ కాండలతో బహుమైవారాధన వై పు మళ్ళించారు. తద్వారా ధార్మిక వ్యవస్థతో వైపమ్యాలు కలిగాయి. వై దిక కాలంలో కూడా ధార్మిక అనాచారాలు చోటుచేసుకున్నాయి.

ఈ విధమైన వైదిక సంప్రదాయం మైన ఉదహరించిన అన్నినాగరికతలలోని సమాజంలోకి ప్రవేశించినవి అనాటి సమాజం గణాలుగా విభజింపబడి భూమార్గాన, సీటిమార్గాన సింఘా నదీ పరివాహార ప్రాంతం చేరినట్లు వారిని అర్థులు అవ్వారని జనకథలో ఉదివియున్నాము.

అర్థులు క్రి. పూ. 15వ శాస్త్రం నుండి 12 వ శాస్త్రం వరకు బుగ్గేద రతన చేసినట్లు, 12 నుండి 10 వ శాస్త్రం వరకు మిగతా మూడు వేదములు వైదిక భాషలో బ్రహ్మో లిపిలో రచించినట్లు తెలుస్తున్నది. విషయ ప్రధానంగా హాటిని రెండు రకాలుగా వర్గికరించారు. 1. ఆధ్యాత్మిక చింతన 2. భౌతిక చింతన. ఆధ్యాత్మిక చింతన రెండుగా విభజించారు. 1. జ్ఞాన కాండ, 2. కర్మకాండ భౌతిక చింతన సామవేదం, అధర్వణ వేదంగా చెప్పబడ్డాయి. క్రి.పూ. 10 వ శాస్త్రంలో యాస్కా అనే బుచ్చి వేవాలను చదివి వాటిలో మూడు వేల ధాతువులు ఉపయుగించారని వాటి అర్థాలను వివరిస్తూ ఒక నిఘంటువు వ్రాశారు. దానినే నిరుక్త అంటారు. క్రి. పూ. 8ప శాస్త్రంలో మొదటి వైయాకరణి అయిన పొణిని మహర్షి వేద భాషను వదిని యాస్కా నిరుక్త ద్వారా వేదాలను అర్థం చేసుకుని అది క్రమాద్రం లేని భాషా ప్రపాహమని అభిప్రాయపడ్డాడు. ఆ భాషను 8 రకాలుగా అధ్యయనం చేస్తూ అష్టాధ్యాయి అనే వ్యాకరణం రచించారు. వైదిక భాషను వ్యాకరణ, ఛందోబద్ధాగా సంస్కరిస్తూ సంస్కృత భాషకు పునాదులు వేరారని అ తరువాత వేద వ్యాసుడు వేదాలను వేదసంహాతలుగా సంస్కరించివట్లు సంస్కృత భాషా రిత్ర తి.టి.డి. వారు ప్రమరించిన అన్న విజ్ఞాన సర్వస్వం మొదటి సంపుటం నట్ల తెలుస్తుంది

అనాటి గాంధార గణమునకు చెందిన గాంధార దేశపు అర్థులా (నేటి అష్టవిస్తాన్) ఉష్ణశిలలో విక్ష్యావిచ్ఛాలయాలు నెలకొల్పి వైదిక వాజ్ఞాయమును అధ్యయనం చేసినట్లు చార్మితక అధారాలు కలవు. ప్రపంచం నలుమూలల నుండి విద్యార్థులు వచ్చి ఇచ్చుట వివిధ రంగాలలో అధ్యయనం చేసినట్లు తెలుస్తున్నది.

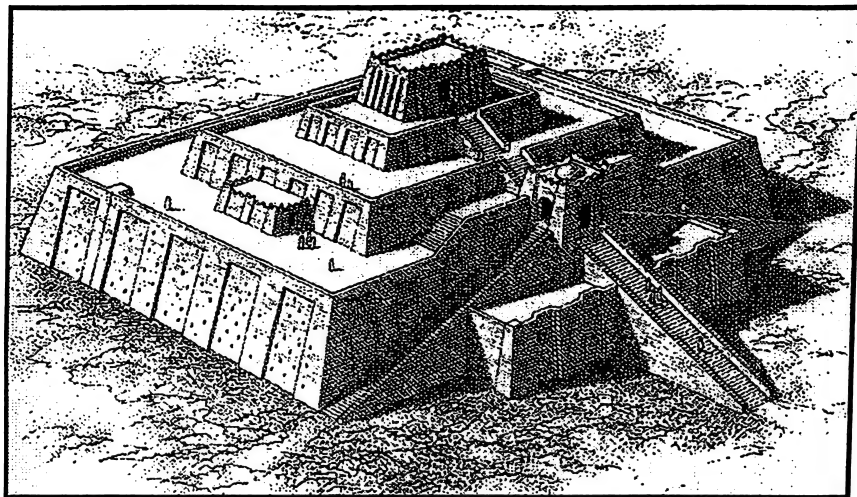
## వైదిక వాజ్మయము

| అధ్యాత్మిక చింతన |           |
|------------------|-----------|
| బుగ్యేదం         | యజ్ఞేదం   |
| శాప్యాంశులు      | అరజ్యకాలు |
| ఉపనిషత్తులు      |           |

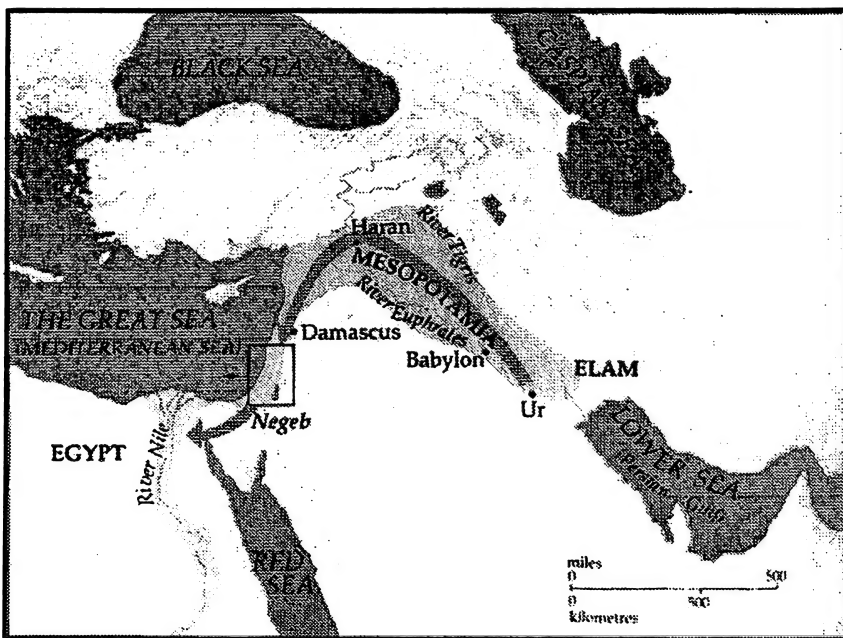
| భౌతిక చింతన |                  |                |
|-------------|------------------|----------------|
| సామవేదం     | అధర్యణ వేదం      | భౌతిక శాత్రుం  |
| సంగీతం      | అయుర్వేదం        | సాంఘిక శాత్రుం |
| నాట్యం      | వాస్తురాత్రం     | గణితం          |
| నృత్యం      | ఖగోళ శాత్రుం     | జీవరాత్రం      |
|             | జీత్రికాన్యాత్రం | ఆర్థికశాత్రుం  |
|             | రసాయనిక శాత్రుం  | తాంత్రిక పూజలు |

వేద వ్యాసుడు వేద సారాంశమును ఉపనిషత్తులుగా రచించి సమాజమునకు అందించారు. జ్ఞానాశ్రయ శాఖవారు ఉపనిషత్తులను సద్గుర్వ ఆవరణ యోగ్యమైనవని ప్రభోధించారు ఉపనిషత్తుల మంత్రాల ద్వారా ఎకేశ్వరోపాసన చేసేవారు.

క్రీ.పూ. 800 నుండి 500 వరకు ఉపనిషత్తులు బ్రాహ్మణాలు అరణ్యకాలు రచింపబడినవి. అవి శ్శతులు, అపోరపేయాలుకాదని తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారు ప్రచురించిన సంస్కృత భాషా చరిత్ర వలన స్వస్థమగుచున్నది. కొందరు పురోహితులు, యజ్ఞాలు యగాలు, క్రీతువులు నిర్వహించి సంభావనలు స్నేకరించేవారు. యజ్ఞాలో పశువులను బలి ఇచ్చేవారు. ఇవి క్రీ.పూ. 600లో బహుళ ప్రచారములో ఉండేవి. త్తుదయగాలు చేస్తూ నరబలులు అర్పించేవారు. ఈ కర్కుకాండనుగమనించిన తక్కిలకు ఉ త్తరంగా ఉన్న పర్మియా దేశములో జోరాస్త్రీ 'జెండా అవేస్తూ' బోధిస్తూ యజ్ఞాలను వ్యతిరేకిస్తూ సమాజానికి జోరాప్రియవ్ మతసిద్ధాంతాలను బోధిస్తూ ఏకేశ్వరోపాసన ప్రభోధం చేసారు. తక్కిలకు దక్కిణంగా ఉన్న సద్గుసింహా, కరుషైత్తం మగధలలో జరుగుతున్న యజ్ఞ బలులను నరబలుల నిరసిస్తూ మహావీరుడు మరియు జైన తీర్థంకరులు సద్గుర్వ ఆవరణ ప్రభోధం చేసారు. ఆ తరువాత క్రీ.పూ. 500 శతాబ్దింలో గాతమ బుద్ధుడు యజ్ఞాలలో యగాలలో జరుగుతున్న పశు, నర బలులను వ్యక్తిరేకిస్తూ కల వ్యవస్థను, అంటరాని తనాన్ని నిరసిస్తూ ధార్మిక ఉద్యమాన్ని లేవదీశారు. ఆధ్యాత్మిక చింతనలో దైవారాదన గంతే సమాచారమునకు అహింసాయుత జీవిత విధానమును తన సూతాలారో ఎక్కువ బోధించారు. ఆ తరువాత బీహారు రాష్ట్రంలో బౌద్ధ వాజ్ప్యయమును అధ్యయనం చేయటకు నలందా విశ్వ విచ్ఛాలయాన్ని నెలకొల్పారు. బౌద్ధ ధర్మమును ఆనాటి సమాజం అసుసరించినది. వైదిక కర్కుకాండలను వ్యతిరేకిస్తూ దేశ వ్యాప్తంగా బౌద్ధ భిక్షువులు బీర్ధప్రచారం చేసారు. స్ఫూర్పాలను నెలకొల్పి బౌద్ధ సూత్రాలను అప్పుడు ఉన్న సాహిత్య భాష సంస్కృతం కనుక అందులో బౌద్ధ సూత్రాలు చెక్కిస్తే వైదిక విచ్ఛాలను తప్ప మిగతా వారు ఆ భాషను చదువ లేరని



సూర్యాలయము



మెసపట్టిమియా పటము



జన సాధారణ భాష అయిన ప్రాకృతంలో చెక్కించారు. భారతదేశములోని రాజులు బొధ్మతాన్ని అదరించారు ఆ తరువాత ఆచార్య చాణక్యుడు తచితర వైదిక మేధావులు వైదిక మత ఉద్ధరణ కొరకు ఆర్యావర్తము అంతా ప్రచారము చేసి అవటనుండి బొధ్మతాన్ని తరిమివేశారు. అప్పుడు బొధ్మతం బర్మా, తిట్టెం, వైనా, జపాన్, శ్రీలంక మరికొన్ని చిన్నదీపులకు వలసి పోయినది.

వైదిక ధర్మం సముద్ధరింపబడినది. వేదాలలోని ఏకేశ్వరో పాశనను మరచి నవగ్రహ విగ్రహాధనలు పునర్ద్వరించ బడినది. క్రీ.పూ. 200 సంలో ఏకిహసిక యుగంలో రామాయణ భారత రచనలు జరిగినవి.

క్రీ.శ. రామాయణంలో రాముణ్ణి, మహాభారతంలో కృష్ణన్ని భగవంతుని అవతారాలుగా భావించి పూజించుట ప్రారంభించారు ఆతర్వ్యత అష్టాదశ పురాణ రచన జరిగినది. పురాణానికి ఒక దేవుపు, దేవునకొక విగ్రహం, వాటినిగర్భగుడిలో ప్రతిష్టించి పూజించి ఆరకంగాబహుదైవారాధన ప్రపాశచెట్టబనది. శృతి, స్వాతులను మరచి హౌరాషేయ గ్రంథాల ఆధారంగా బహుదైవారాధన చేస్తూ పర్చియిన్న నామకరణం చేసిన హిందూ మతస్తులుగా వ్యవహారించ బడుచున్నారు. ఇది సహేతుకంగా ఉండా అలోచించండి. సమాజమును వైదిక సంప్రదాయాన్ని ప్రభోధించలేషూ?

### మెసపటోమియా నాగరికత

మూర్ఖురు క్రీ. పూ. 3500 (లేదా) 3102 సంవత్సర ప్రాంతంలో వైవశ్శత మనవు/నోవాహు/నూహో (అ) అనే నూలపురుషుని సంతతి వారైన ఆదిమ సమాజం, మెసపటోమియా లోని 'బాచిలు నగరంలో' నివసిస్తూ వైదిక సంప్రదాయాన్నసునిరించి సృతి, స్వాతుల, అధారంగా ఏకేశ్వరోవాసన చేశారు. వేదంలోని బీజమంత్రమైన గాయత్రిమంత్రోచ్చరణతో

ముఖ్యాటలా సంధ్య వందనం చేసేవారు మనుఫర్మ శాస్త్రాన్నినుసరించి సద్గుర్ ఆచారణ పూరితమైన, జీవిత విధానమును గడిపేవారు.

కాల్పకమంగా జనాభా పెరిగే కొలదిజనపథాలు వెలిసినవి. సమాజంలో గణవ్యవస్థ ఏర్పడినది. సాంఘిక సామాజిక వ్యవస్తతో పాటు ధార్మిక వ్యవస్తలోకూడా అనాచారములు చోటు చేసుకున్నాయి. జన పథాలలోని పురోహిత వర్గం, ఏకేశ్వరోపాసన చేపున్న సమాజమును త్రిమూర్తుల నవగ్రహాలు, పంచభూతాల విగ్రహ ఆలయాలను నిర్మించుకుని, విగ్రహాధన చేస్తూ పరమాత్మకు, సాటి కల్పిస్తూ బహు దైవాధన చేయించారు. బాఖిలోను పట్టణంలో నవగ్రహాలకు విగ్రహాలు చేసి పూజించిన అలయాలు వెలిసినవి. యుధటినునది ఒడ్డున ఉన్న ఉర్క అనే పట్టణంలో సూర్యాలయము ఉన్నది. అంచ్చటనే నమోదురాజు సవగ్రహాలను చెక్కి పూజించే వాడని సెమిటిక్ తెగవారి ధార్మిక గ్రంథాలు తోరా బైచిల్, ఖురాన్ లను బోధిస్తున్నాయి. సమాజములో మతపరమైన అనాచారాలు ప్రబలింపుడు భగవంతుడు ధర్మ సంస్కారమార్థం సమాజాన్ని సద్గుర్ ఆచరణ వైపు నడిపించుటకు ప్రవక్తలను నియమిస్తారని బైచెప్పిన దైవ గ్రంథాలు చెప్పుచున్నవి.

## ఆజ్ఞహం ప్రవక్త

క్రీస్తుకు పూర్వం 2 వేల సంవత్సరాల కాలంలో అబ్రిహంప్రవక్త అనాటి సమాజమునకు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రఫోదం చేసినట్లు దైవ గ్రంథాలైన బైచిలు, ఖురాన్ పేరొక్కన్నాయి. బైచిల్ గ్రంథం అయినను అప్రాము అబ్రహాము అనియ, ఖురాన్ గ్రంథంలో ఇబ్రహీం (అ) అని వివరిస్తున్నాయి. వ్యక్తి ఒకరే హైబ్రియాలో అబ్రహం మరియు అరబ్చిలో ఇబ్రహీం అని సంబోధిస్తున్నారు. అబ్రహం ప్రవక్త మెసపటోమియాలోని యూధటిన్ నది ఒడ్డున ఉన్న 'ఉర్క' లో జన్మించారు. ఆ కాలంలో అవ్యాటి ప్రజలు

బహుదైవారాధన చేస్తూ విగ్రహాలను పూజించేవారు. వారి తండ్రి తెరహం నవ గహాల విగ్రహాలను చెక్కి అమ్మేవారు.

భగవంతుడు యుక్తవయస్యలో అబ్రహంను ప్రవక్తగా ఎన్నుకొన్నట్లు గాప్రియోల్ దూత ద్వారా తెలుస్తుంది. అనాటి నుండి వారికి దైవ వాక్య లభిస్తుందేది. అప్పటినుండి వారు ప్రవక్తగా సమాజమునకు ఎకేశ్వరోపాసన ప్రవోధంచేశారు. పూజకారకు విగ్రహములను చెక్కుట పాపమని తండ్రికి బోధచేసేవారు. నోవాహు ప్రవక్తకు దైవ వాక్య ఇచ్చిన పరమాత్మయే యేహోవా తనకు గాప్రియోల్దూతద్వారా సందేశాన్ని పంపినున్నట్లుచెప్పేవారు. దేవుని తప్ప మరొకరిని ఆరాధించ కూడదని సమాజమునకు బోధించేవారు. సద్గుర్ ఆచరణగల పీతిత విధానమును ప్రచారం చేసేవారు. విగ్రహాధన చేస్తున్న నమోద్దేరాజుకు పరమాత్మ ఒక్కడే అనే సంచేశాన్ని అందిస్తాడు. అయినను తప్ప మరొకరిని ఆరాధించకూడదని అయినకు సాటి కల్పిస్తూ బహుదైవారాధన చేయకూడదని విగ్రహాలను పూజిస్తూ బహుదైవారాధనచేస్తే మరణానంతరం నరకంలో శాశ్వత నివాసం ఎర్పడగలదని పోచ్చరించారు. ఒకనాడు విగ్రహాలున్న దేవాలయంలో ఒక పెద్ద విగ్రహం తప్ప అన్ని చిన్న విప్రోలు పగిలిపోయి వున్నాయి. పెద్దవిగ్రహం చేతిలో ఒక రోకటిబండ ఉన్నది. అది గమనించిన పూజారులు ఆవిషయాన్ని రాజుకు విన్నావిచారు. రాజు అలయ సందర్శనం చేశాడు. ఈ విషయంలో వ్యతిరేక ప్రచారం చేసే అబ్రహంను భటుల ద్వార రప్పించాడు. విగ్రహాలను చుదుకు పగలగొట్టావు అని ప్రశ్నించాడు. అందుకు అబ్రహం ప్రవక్త అలయాలో వున్న పగిలిన విగ్రహాలను పటిలించి ఆ పెద్ద విగ్రహం చేతిలో రోకటి బండ ఉన్నది కనుక అదే మిగతా విగ్రహాలను పగలగొట్టి ఉంటుందని సమాధానమిచ్చాడు. అందుకు రాజు కోపోద్దేకంతో విగ్రహం కదలలేదు, మాట్లాడలేదు ఎలా పగలకొట్టి గలదని మాదలించాడు అప్పుడు జడత్వంగల విగ్రహాన్ని పూజించుట ఎందుకని అబ్రహం రాజుని ప్రశ్నిస్తాడు. ఆ విగ్రహం వలన రాజుకు కాని ప్రజలకు కానిఎలాంటి ధార్మిక ప్రమోజనంలేదని విగ్రహాధన

నరకానికి దారితీస్తుందని ఏకేశ్వరోపాసన మోక్షాన్ని ఇవ్వగలదని బోధిస్తాడు. అందులకు రాజు అబిహంను ఒక మండుతున్న అగ్నిగుండంలోపడవేస్తాడు. అయితే పరచూత్కు ఎన్నుకున్న ప్రపత్క కనుక అగ్ని అబిహంను దహించదు. అగ్నిగుండం పుష్పవాటోకగా మారుతుంది అది గపసించిన రాజు మరియు ప్రజలు ఏకేశ్వరుడైన యొహోవా దేవుని విశ్వసించి ఏక దైవాధన చేస్తారు. ఆ విధంగా నోవహు కాలంలో ఏర్పడిన ధార్మిక వ్యవస్థ సముద్ధరింపబడుతుంది. యొహోవా ఆజ్ఞాపోందిన అబిహం తన భార్యాను-అన్న కుమారుడైన “లోతు”ను తీసుకుని “మెనపటోమియా” లోని-“సుమేరు” నుండి ధర్మ ప్రచారం చేసుకుంటూ-మధ్యధరా సముద్రం తూర్పు తీరము చేరుకుంటారు.

అపట ఒక ప్రార్థనా మందిరము ఏర్పాటుచేసి ఏకదైవాధనప్రచారం చేస్తారు. అదే - నేటి యాదుల క్రీపతుల పుణ్యక్షేత్రమైన “జెరుసలేము” మరియు-జస్లాం మతస్తుల పుణ్యక్షేత్రమైన బైతుల్ ముఖ్యద్వాన్.

ఆ తరువాత “జెరుసలేము”నుండి- “మిసరు” (ఊజ్యో) దేశముచేరి నవగ్రహ ఆరాధన చేసే రాజుకు పరమాత్మ ఒక్కడేనన్న సత్యాన్నివెల్లడించి యేకేశ్వరోపాసన ప్రభోధం చేస్తారు.

అపట నుండి “హగరు” (హాజరా) పరిచారికను తీసుకుని జెరుసలేము వస్తారు. తన మొదటి భార్య ‘శారాయి’కి సంతూషములేనందున ఆమె అనుమతితో తనజంటనున్న పరిచారికను వివాహంచేసుకుటాడు. ఆమెద్వారా అయనకు (అబిహంము)నకు ‘ఇస్కూయోల్’ అను పుత్రుడు కల్గుతాడు. హగరు సారాయి కోపానికి గురొతుంది. అప్పుడు అబిహంము హగరును చేసుకుని సారాను అరణ్యప్రాంతం చేరికుంటారు. అపట ఒక ప్రార్థనా మందిరం ఏర్పాటు చేస్తారు. దైవగ్యాపోన్ని ఏర్పాటుచేస్తారు. అదియే నేటి జస్లాం మతస్తుల పుణ్యక్షేత్రమైన మక్కలోని ‘కాబా’ మజీద్. అపట హగరు, ఇస్కూయోల్ నివశిస్తారు. ఆవిధంగా అబిహం ప్రపత్క బహుభార్యత్వం గల

సాధారణ జీవితం గడువుతూ ఏకేశ్వరోపాసన, సద్గుర్ ఆచరణ గురించి సమాజానికి బోధిస్తూ తన కాలాన్ని వెళ్ళబుచ్చి పరపు పదిస్తారు.

### ఇస్క్రూయల్ క్రి. పూ. 1900

ఈయన సెమెటీక్ జాతికిచెందిన పితామహుడైన అబిహం ప్రవక్తగారి రెండోభార్యకు కల్గిన పెద్దకుమారుడు. ఏమునేవునిచేప్రవక్తగాఎన్నుకోబడతారు. మక్క పట్టణమును కేంద్రముగా చేసుకుని అరబ్బు సమాజమునకు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రబోధంచేస్తారు. వీరి వంశంలో ఖురై పీలనే అరబ్బుగణం వారు ఉన్నారు. వారిలో మహమ్మద్ (సో) జన్మిస్తారు.

### ఇషాక్ ప్రవక్త క్రి. పూ. 1900

వీరు అబిహం గారి మొదటి భార్యకు కలిగిన రెండవ కుమారుడు. వీరు జెమూసలేం పట్టణంలో ఉండేవారు. యొహువా దేవుడు వారిని తన యుక్త వయస్సులో ప్రవక్తగా ఎన్నుకొనెను. దేవుడు ఒకడేనని, అయినను తప్ప ఎవ్వరిని ఆరాధించకూడదని, నోవా, అబిహం, యొహువ ఆరాధించారని అదే రకంగా ఆరాధన చేయాలని వారు చెప్పిన జీవిత విధానములనే ఆచరించాలని అప్పుడు జరుగుతున్నాలనా చారాల్పై దాడిచేసారు. సమాజాన్ని బహుదై వరాధనముండి తప్పించి ఏకేశ్వరోపాసన దిశగా నడిపించారు.

### యూకోబు ప్రవక్త క్రి. పూ. 1800

ఈయన సెమెటీక్ జాతికి చెందిన పితామహుడైన అబిహం ప్రవక్త కుమారుడైన ఇషాక్ ప్రవక్తకు జెమూసలేంలో జన్మించిన రెండవ కుమారుడు. యుక్తవయస్సులో యొహువా తనను ప్రవక్తగా ఎన్నుకున్నాడని, గాబియేల్ దూత ప్రత్యక్షమై చెబుతాడు. నోవాకు, అబిహం, ఇషాక్కు బోధించిన

దైవ వాక్యానే యాకోబు ప్రవక్తకు కూడా బోధిస్తాడు. అయిన అనాటినుండి బహుదై వారాధనలో ఉన్న సమాజమునకు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రబోధంచేస్తాడు. బైఖిల్ లోని అది కాండము 3ి5వ అధ్యాయంలో 10వ పచనము ననుసరించి యెపోవా దేవుడు యాకుబ్ ప్రవక్తకు ఇంటియేల్ అనే బిరుదుప్రసాదించాడు. అనాటి నుండి అయిన ఇజ్జయేల్ అనే నామంతో పిలువబడ్డాడు. నేటి ఇజ్జాయేలు దేశం ఏరిపేరుతో పిలువబడుచున్నది. ఈయనబహు భార్యాత్వంతో పన్నెండు మంది సంతానం 1. రూటిను 2. షియోను 3. యూదా 4. లేవి 5. ఇశ్రాఖరు 6. జెబాలూను. 7. చెన్యాయోను 8. దాను 9. నష్టాలిను 10. గాదు 11. అషేరు 12 యోసోబును. అధికముగా ప్రేమించుచుండెను. అది గమనించిన అతని సోదరులు, తండ్రి దీవెన. యోసేబు ఒక్కడికి దక్కుతుందని ఈర్ష్యులో, వారు వేటకు వెళ్లినపుడు యోసేబును ఇరవై తులాల వెండికి ఐగుప్త (ఈజిష్టు) వ్యాపారములకు అమ్మును. 6 విషయం తెలిసిన యాకోబు ప్రవక్త చాలా బాధపడెను. ఆ విధంగా యోసేబు ఐగుప్తదేశము వెళ్లిను. అపట పెరిగి పెద్దవాడై దైవాజ్ఞతో ప్రవక్త పదవి లభిస్తుంది. ఐగుప్తలోని ఫరో రాజుయొక్క స్వప్నమునకు విపరణ ఇచ్చి రాజుశ్రయం పొందుతాడు. ఆ తరువాత ఆ దేశమునకు మంత్రి అవుతాడు. ఆ విషయము జెరుసలోములోని యాకోబు ప్రవక్తకు తెలుస్తుంది. చాలా సంతోషిస్తాడు. బాల్యంలో విడిపోయిన తన కుమారుని కలుసుకోవాలని అత్రం కలుగుతుంది. అప్పుడు సిరియా దేశములో కరువు వచ్చింది. యేసేబు అను తన కుమారుడు ఈజిష్టు రాజుల వద్ద మంత్రిగా ఉన్నాడని తెలుసుకుని తన 66 మంది సంతానంతో కనాను దేశములోని జెరూసలేం వదలి సుఖిక్కముగా ఉన్న ఐగుప్త (ఈజిష్టు) దేశమునకు బయలుదేరెను. 6 6 మంది ఈజిష్టులో ఉన్న యోసోబు కుటుంబముతో కలిపి 70 మంది ఇస్రాయేల్ సంతతికి చెందిన వారు వారిని ఇస్రాయేలీయులు అని పిలిచేవారు.

యేసోబు క్రి. పూ. 1700

ఈయన సెమిటిక్ జాతికి చెందినవాడు. అప్రహం కుమారుడు ఇష్టాక్ అయన కుమారుడు యాకోబు జెమాసలేంలో జన్మించెను. యాకోబుకు పుట్టిన 12 మందిలో ఈయన ఒకరు. యాకోబు ప్రవక్తకు యేసోబుపై ముకారం ఎక్కువగా ఉండేది. మిగతా సోదరులు అసూయ చెంది అయనను ఈజిష్ట్కు పోయే వ్యాపార వద్దానికి తండ్రికి తెలియకుండా అమ్మివేశారు. అలా ఈజిష్ట్ చేరిన యోసేబుకు యెపోవా దేవుడు ప్రవక్తగా నియమించాడు. అయన బోధలు సద్గర్భ అచరణ దేవుని కృప వలన ఈజిష్ట్లో రాజుశ్రయం పొంది షంప్రతి అయ్యెను. కన్నాన్ దేశంలో కరువు వచ్చినప్పుడు తండ్రి సోదరులు మొత్తంగా 66 మంది ఈజిష్ట్లో తనతో వచ్చిచేరారు. అందరూ కలిసి 70 మంది యెపోవా ఆశిస్తులతో ఇజ్జాయల్ వంశియులగా చీటించెడివారు యేసేబు ఏకేక్యరోపానస బోధన, సద్గర్భ అచరణను సమాజమనుకు బోధించెడివారు. ఈజిష్ట్ భార్యిక వ్యవస్థలో యేసేబు ప్రవక్త పేరు స్థిరస్తాయిగా నిలిచిపోయింది.

మోహే ప్రవక్త క్రి. పూ. 1400

ఈయన సెమిటిక్ జాతికి చెందిన ఈజిష్ట్కు వలన వెళ్నిన యాకోబు అంతె ఇజ్జాయెలు సంతతిలో పుట్టారు. యేసోబు ప్రవక్త గారి కాలంలో ఇజ్జాయేలీయులు ఈజిష్ట్లో రాజుశ్రయం వలన గౌరవం పొందారు, మోహే జన్మించిన సమయమున వారి జనాభా ఎక్కువగా వుంది, వారు వలన వచ్చిన జాతి వారు కనుక భిట్టి అనబడే స్తానికులు వారిని బానిసలుగా చేసేవారు. వారిచేత వెట్టిచాకిరి చేయించేవారు. అప్పటి పారో రాజు తనే దేవుడనని ప్రజలు తననే ప్రార్థించాలని అం త్త. లు విధించేవాడు. ఇజ్జాలేయులకు పుట్టిన మగపిల్లలను హతమార్చ వలసిందిగా నిర్దేశించాడు. అ సయయములో మోహేను కన్నతల్లి అ పసిభాలుని బుట్టలో పెట్టి నైలు

నదిలో వదలి వేసింది. నైలు నది ఒక పాయ ఫరో రాజుప్రసాదం కుండా ప్రవహించేది. ఆ మార్గమున ఆ బుట్టలో ఉన్న పసిబాలుడిని (మోషే) మహారాణ గమనించి ఆ భాలుని పెంచి పెద్దవానిని చేసింది. దేవుడు రక్షింపదలచిన వారిని ఎవరు హతమార్గగలరు? మోషేను చంపవలసిన రాజు తన ఇంట్లోనే మోషేను పోషించి పెద్దవానిని చేసెను. యుక్త వయస్సు వచ్చిన మోషే, ఈజిష్టు స్తోసుకుడైన శిథి, ఇజ్జాలేయుని హతమార్గుట గమనించి అతనిని చంపెము. రాజు దండనకు భయపడి సీనాయ్ సర్వత ప్రాంతము వద్దకు పారిపోయెను. అప్పాడు యొహూవా అయినను ఉర్వతంపై పిలిచి ప్రవక్తగా నియమించాడు, మరీయు ఈజిష్టు వెళ్లి రాజుకు మరియు అచటి ప్రజలచు ఏకేశ్వరోపాసన బోధ చేసి ఈజిష్టు వారిఇబ్బందులు పరుతున్న ఇజ్జతేయల వంశం వారిని సముద్ధరించే బాధ్యత తనకు అప్ప చెప్పేను. ప్రవక్తగా నియమింపటడిన మోషే ఈజిష్టు చేరి అచట ఫరో రాజుకు దేవుని ఎకత్యం బోధించి, దేవుడు తప్ప అరాధనకు మరొకరు లేరని, నడ్డర్చు ఆచరణ చేపిన పరలోక రాజ్యం అభిస్తుందని బోధించెను. 'తనకే దైవ పూజ చేయాలనే అంక్షలు' వలన నరకమునకు పోవలసి వస్తుందని బోధ చేసెను. ఫరో రాజు ఈ బోధన పెడచెవిన పెట్టి మోషే ప్రవక్తను అవహాళన చేస్తూ అప్పటి ఇశ్రులేయులను నానా ఇబ్బందులు పెట్టేను. యొహూవా మోషే ప్రవక్తకు కొన్ని మహిమలు ప్రసాదించెను తద్వారా అయిన అచట ఇబ్బందులు పడుతున్న ఇజ్జలేయులను ఎల్ర సముద్రము దాటించి సినాయ్ పారత ప్రాంతమునకు చేర్చును. యొహూవా అయినకు సినాయ్ పర్వతంపై పచి ఆజ్ఞలు అవతరింప జేసెను. దానిని 'తోలా' గ్రంథం అంటారు. అదే నెటి యూదు మతస్తుల శరీరి, మోషే ప్రవక్త బోధించిన జీవన మార్గము వారికి స్ట్రుతి. పరమాత్మకు నోవాకు వైదిక భాషలో ఉపదేశించిన దైవవాక్యాను, మోషేకు అసీరియన్ భాషలో బోధించెను. విగ్రహాలను పూజిస్తూ, బహుదైవారాధన చేసే సమాజానికి ఏకేశ్వరోపాసన సద్గర్చ ఆచరణ ప్రవోధం చేయవలసినదిగా నిర్దేశించెను. మోషే ఆ ఆజ్ఞలను అచట 12గణాలుగా 1. దూబేన్-4,600, 2. మధ్యాన్

59,300, 3. గాదు 45,650, 4. యూద 74,000, 5. ఇంగ్లారు 54,400, 6. జేహోలు 57,400, 7. యేసోబు 40,500 8. మన్డ్రోజు 32,200, 9. చెన్యామిన్ 35,400, 10. దాను 62,700, 11. ఆషేరు 41,500, 12. నష్టేల్ 53,400 వెరసి మొత్తం 6,03,550 ఇజ్జాలేయలకు పాలస్తీనా దేశమును 12 భాగాలుగా చేసి వారిని నుర్కిత స్తోనాలకు చేర్చెను. ఆ ప్రాంతమునే ఇప్పుడు ఇజ్జాలేయులు అంటారు. అయిన మెనపటోమియా, గ్రీకు నాగరికతల యందు కూడా ఏకేశ్వరోపాసన ప్రపంచం చేసొరు.

## దాచీ దు ప్రవక్త

ఈయన బి.సి. 11వ శతాబ్దింలో సెమిటీక్ జాతికిచెందిన ఇజ్జాలేయల వంశియలలో ఇజ్జాయేల్ దేశంలో జన్మించారు. ఈయన యుక్తవయస్సు రాగానే యొహోవా దేవుడు ప్రవక్తగా నియమించినట్లు గాంపియేల్ దూత ద్వారా తెలియపరవచండింది. ఈయన ఇస్లాం సంప్రదాయంలో దావూద్ (అ) ప్రవక్తగా గౌరవిస్తారు. ఈయన పరవశం చెంది దైవ ఆజ్ఞలను పాంది పాటలుగా గానం చేసేవారు. వాటినే దాచీదు కీర్తనలు అంటారు. జబ్బార్ గ్రంథం అని కూడా పిలుస్తారు. అవి జైచిల్ గ్రంథలో దాచీదు కీర్తనలుగా వెలుగులోనికి వచ్చినవి. వారి కాలంలో అది దైవ శృతి. సద్గుర్ ఆచరణ ఏకేశ్వరోపాసన ప్రపంచముచేసేవారు. వారు మెనపటోమియా, నైలు, గ్రీకు నాగరికతలలో దేవుని ఏకత్వమును చాటినట్లు చారిత్రక ఆధారాలు కలవు.

## సోలేమన్ రాజు

ఈయన క్రీ.పూ. 10 ప్రాంతములో సెమిటీక్ జాతికిచెందిన ఇజ్జాలేయల వంశంలో ఇజ్జాయేల్ దేశంలోని జెరూసలేంలో దాచీదు ప్రవక్తకునిస్త్రోచుచేసారు. ఇస్లాం సంప్రదాయంలో వీరిని నులేమాన్ (అ) ప్రవక్తగా గౌరవిస్తారు.

తణయన యు క్రవయస్య రాగానే రాజ్యాన్ని పరిషాలించారు. యొప్పేశావా దేవుడు అయినను ప్రవక్తగా ఎస్తుకున్నారు. మెనపటోమియా పర్మి యా గ్రికు, నైలు, ప్రాంతాలు తణయన పాలన క్రింద జండెవి. జెరూసలేములో అబిహం ఇంవత్క నిర్మించిన దైవ గృహమును పాలోషును పునరుద్ధరింప చేసాడు. దేవుని ఏకత్వమును గురించి అనాటి రాజులకు బోధించేవారు. తన రాజ్యములోని ప్రజలకు బహుదైవారాధనను మాన్మించి ఏకేశ్వరోపాసన కొరకు ప్రోత్సహించారు. పరలోక రాజ్యం ప్రాప్తించే సద్గురై ఆచరణ ప్రవోధం చేసేవారు.

### యేసు ప్రభువు

ఫీరు సెమిటీక్ జాతికి చెందిన ఇస్రాయేలుల వంశంలో బెత్తుహేములో యొప్పేశావా కృప వలన కన్స్ట మరియుమ్మ గర్భమున జిన్నించెను. పుట్టుకతోనే అయిన్న పవిత్రత్కగా ప్రపంచ మానవాలి గుర్తించింది. యుక్త వయస్య వచ్చినప్పటి నుండి అనాటి సమాజములో విగ్రహాలను వూజించే బహు దైవారాధనాపై, సమాజములోని కులవ్యవస్థాపై, భానిస విక్రయ విధానంపై, వ్యాఖిచారము ప్రైతిరుసుభాటు చేసెను. బ్రహ్మాచారిగా జీవించి అనతికాలములో మధ్య ఆసియాలోని మెనపటోమియా ప్రాంతాలు, గ్రీకు, నైలు మరియు సింధు ప్రాంతాలు సందర్శించి సమాజములోని ధార్మిక అనాచారాలను గమనించి మానవుడు మరణించిన తరువాత పరలోక రాజ్యప్రాప్తి కొరకు యొప్పేశావా దేవుని ఆరాధించాలని, సద్గురై ఆచరణ గల జీవిత విధానం అవలంబించాలని బోధించారు. సమాజములోని కుల వ్యవస్థను వ్యతిరేకిస్తూ అందరూ ఒకే కుటుంబంవారు అని పొరుగువారిని ప్రేమించాలని పరస్పరము ఒకరి నొకరు సహకరించుకోవాలని, వ్యాఖిచారము, దౌర్జన్యము చేయకూడదని బోధించారు. అయితే అనాటి సమాజం యేసు ప్రభువు బోధించే మతపరమైన సిద్ధాంతాల పట్ల సదవగాహన లేక వ్యతిరేకించారు. యూదులు, విగ్రహాధకులు పెరిపసించారు. యేసు ప్రభువు వాటిని

సహించి విగ్రహాధకులను యూదమత పీరాధిపతుల యొద్ద యొహోవా దేవుని గొప్పతనమును శ్లోషించేవారు. తీర్మానినము కలదని అందు యొహోవా జీవత్కుల పాప పుణ్యలను విచారిస్తారని సత్యార్థాలు చేసిన వారికి పరలోక రాజ్యం లభిస్తుందని, పాపాత్కులు ఎంత బలిష్టులైనా వారికి నరక నివాసం తప్పదని సద్గుర్ ర్ష ఆచరణ గల ఏకేక్యరోపానన చేయ వలసినదిగా బోధించేవారు. యేసు ప్రభువు చేసే ధార్మిక బోధనలకు సామాజిక సస్యగ్రాలకు ఆక్రమిస్తులై ప్రజలు బొట్టిజము పొందేవారు. సమాజములో కీర్తిస్తు ధార్మిక మార్పులను గమనించిన యూద మత పీరాధి పతులు, విగ్రహాధన సంస్థలు యేసు ప్రభువును రాజద్రోహిగను, ధర్మ ద్రోహిగను సృష్టించి ఫిలాత్ రాజకు ఫిర్యాదు చేసిరి. రాజు యేసు ప్రభువును న్యాయస్తానమునకు పిలిపించి విచారణ చేసెను. అప్పుడు యేసు ప్రభువు తను రాజద్రోహము చేయలేదనియు ప్రజలకు యొహోవా దేవుని పరలోక రాజ్య ప్రాప్తికొరకు బోధిస్తున్నానని, ఏకేక్యరోపానన వలన పరలోక రాజ్యం ప్రాప్తి ఉందని విన్నవిస్తారు. అయినా యూద మతస్తుల ప్రోద్భవంతో రాజద్రోహ నేరం మోపి ఫిలాత్ అధికారంతో శిలువపై మరణ శిక్ష విధిస్తారు.

యేసు ప్రభువు తను మత స్థాపకునిగా, తనకు ప్రత్యేకంగా దేవుడు ఉన్నట్లు చెప్పేదేడు. నోవా, అబివాం, మోష్ ఆరాధించిన యొహోవానే తను ఆరాధిస్తున్నానని, ఆరాధించేవిధానం అంటే 'పరతోక్ప్రార్థన' ప్రజలకు బోధించారు. అయితే యేసు ప్రభు తదనంతరం కొదరు యేసు కీర్తిస్తు ప్రభువు విగ్రహాలను చర్చిలో పెట్టి ప్రార్థన చేసేవారు. యేసు ప్రభువు తల్లి అయిన మేరీమాత విగ్రహాన్ని ప్రతిష్టించి మొక్కబిడులు చేస్తూ, తిరునాళ్ళ చేసే అచారం కూడా వుంది, ఆ విధంగా క్రైస్తవ సంపదాయంలో కూడా బహుదైవారాధన జరుగుతుంది. యేసు ప్రభువు సిద్ధాంతం సర్వకాల సర్వావస్థలకు ప్రపంచ మానవాకిని నిర్దేశించినది కనుక బహుళ ప్రచారము పొంది నేడు ప్రపంచంలోని అధిక సంభాయకులైన ప్రజలు అనుసరించు చున్నారు.

## మహామృద్ (సో)

పీరు సెమిటిక్ జాతికి చెందిన వారిలో ఇబ్రహిం (ఆ)గారి కుమారుడైన ఇస్కూయిల్ (ఆ) గారి సంతతిలోని ఖురైషు వంశములో క్రీ॥శ॥ 571లో మక్కాపట్టణంలో జన్మించారు. పుట్టుకముందే తండ్రిని కోల్పోయారు. బాల్యంలో తల్లి వనిపోయారు. తాతగారి సంరక్షణలో పెరిగారు. బాల్యంలో గొట్రెల కాపరిగా మెలిగారు. యుక్తవయస్సులో వ్యాపారం చేసారు. వారు ఒక బాధ్యతగల నిరాడంబర వ్యక్తిగా ఎదిగారు. దైవభీతి సామాజిక స్పృహ కలిగిన మహామనిషి.

అరేబియా దేశంలో ఆనాడు అనాగరిక సమాజం ఉండేది. అందులో మక్కా పట్టణం ఇ బహీం (ఆ) ప్రస్తుతగారి కాలంనుండి ధార్మిక ప్రశస్తి కలిగి ఉండేది. అందులో ఖురైషువంశస్తులు, వైదిక సంప్రదాయంలోని నవగ్రహ విగ్రహాలను, మక్కాలోని కాభా మసీదులో ప్రతిష్టించి పూజించుచూ బహుదైవారాధన చేసేవారు. మహామృద్ (సో) గారి తాత వాటికి ముఖ్య బహుదైవారాధన చేసేవాడు. అశట మోహే అనుయాయులైన యూదులు బహుదైవారాధన చేసేవారు. కైలాశపుత్రులు యేసుప్రభువు, మరియమ్మ, విగ్రహాలనుపూజించేవారు. సమాజంలో బానిసవ్యవస్థ విలయతాండ్రపం చేస్తుండేది. మానవుడు మానవ క్రయ, విక్రయాలు జరిపేవాడు. జూదం, మద్యపానం, వ్యభిచారం, సర్వ సాధారణమొంది.

మహామృద్ (సో) సమాజములోని సామాజిక, ధార్మిక వైపరీత్యాలను గమనించిబాధపడ్డారు. సమాజంలోని ఆపరిస్త్రితులనుసరిదిద్దుటకు దైవసహాయం తప్ప మరోమార్గం లేదని భావించి క్రీ.శ. 611లో తన నల్ఫైవయేట

మక్కల పట్టణం వద్దగల హీరా గుహలో ఆధ్యాత్మిక చింతనలో నిమగ్నమై అల్లాను ఆరాధిస్తారు. అప్పుడు దైవమాత అయిన తీర్మానుల్ (గాప్రిమేల్) ప్రత్యక్షమై అల్లా తనను ప్రవక్తగా ఎన్నుకున్నట్లు చెప్పి వహి (స్పెత్) దైవ సందేశము అవతరిస్తుంది అదే మొదటి దైవసందేశము. దానిని ఖూన్ ఆరాంభం అని చెప్పవచ్చు. అనాటినుండి మహామృద్ (సో) ప్రవక్తగా ప్రవక్తించుకున్నారు. అధర్మం ప్రబలినపుడు ధర్మసంస్థాపనార్థం దేవుడు ప్రవక్తలను నియమిస్తారు. అనే సూక్తి బుజువు అయింది. ప్రవక్త అయిన తరువాత ధార్మిక, సామాజిక, రాష్ట్రాన్ని తిరుగుబాటు చేస్తారు.

**ధార్మిక :** ఇస్లాం మత ప్రభోదంచేస్తారు. ఇస్లాంఅంటే పరమాత్మకు విధేయత చూపించుట అని గత అధ్యాయంలో వదివియన్నాము.

### మూల సూత్రాలు

1. అల్లా తప్ప ఆరాధనకు మరొకడు లేరని మహామృద్ (సో) దైవ ప్రవక్త అని విశ్వసించాలి.
2. దైవారాధన కొరకు రోజు పదుపూటలు నహాజు చేయాలి.
3. రంజాన్ నెలలో 30 రోజులు ఉపవాసం ఉండాలి.
4. ధనికులు "జకాత్" అంటే విధిగా దానం ఇవ్వాలి.
5. ధనికులు "హాజ్" అంటే మక్కల యాత్ర చెయ్యాలి.

పై మూల సూత్రాలలో ఏకేక్యరోహానన ప్రభోదం అరంభం చేసారు. అల్లాను ఆరాధిస్తు సద్గుర్ ఆవరణ చేస్తే అల్లా తీర్పు - దినమునాడు వారికి ఈ తమ సుఖముగాల 'జన్మత్' ప్రసాదిస్తాడని, అధర్మ ఆవరణచేస్తే 'దోజ్క్' నరకం ప్రాప్తిస్తుందని బోధించేవారు. వై ధికసంప్రదాయంలోని విగ్రహాధన చేసేవారిని, తను బోధించే ఈ ఇస్లాం సిద్ధాంతం దేవుడు ఏనాడో

వైవిధ్యతమనువుద్వారా సహజమనకు బోధించాడని దానిని మరిచి ఈ సమాజం బహుదైవారాధన చేయట మంచిది కాదని కేవలం పరమాత్మకే ఆరాధన చేయవలెనని బోధించారు. యూదులు కైల్స్ట్రప్పలకు, తను జోధించే ఈ ఇస్లాంమతం, మొదటి ప్రవక్త ఆదాం (ఆ) గారి నుండి వస్తువు సద్గుర్ ఘనియు ఏకేశ్వరోపానన దానిముఖ్యలక్ష్మిమనియు అవి నూహో (ఆ), ఇబ్రహీం (ఆ), ముసీ (ఆ), దావూద్ (ఆ), ఈసో (ఆ) ప్రచారం చేసారనియు, ఆ ప్రబోధనలను యాదమరచిన సమాజానికి బోధించుటకు తను దేవుడు ప్రవక్తగా ఎన్నుకున్నాడనియు తను బోధించే జీవితవిధానాన్ని ఆచరిస్తే తీర్పుదినమనాడు పరలోక రాజ్యం ప్రాప్తిష్టందనియు బోధించేవారు.

సౌమాజిక - వివాహా సంప్రదాయం, ప్రచితుమనియు, వ్యచిచారం చేయటకంటే, నాలుగు వివాహాముల వరకు చేసుకొనుట ఉత్తమం. వితంతు వర్ణాంతర వీవాహాలను ప్రోత్సహించారు. మహమ్మద్ (సో) గారే సూయంగా యూమమతానికి చెందిన, వితంతువైన 'ఫతీజా' గారిని వివాహమాడారు. పేదవారిని బానిసలుగా తీసుకుని క్రయ, విక్రయాలు జరుపుట పాపమనియు, మద్యపానం సేవించుట, జూదంతుకుట దురాచారం అని, బోధించి అరికట్టించెను.

అర్థిక వ్యవహరాల్లో డబ్బు మీద డబ్బు సంపాదించకూడదని వడ్డికి అప్పు ఇచ్చు విధానమను అరికట్టును. దాని ద్వారా దేశం దురిష్టం పాలవుతుందని ప్రవచించును. కనుక డబ్బును ఉత్పత్తి మీద వెచ్చించి నిమద్యగులకు ఉపాధి కల్పించి, అధికోత్పత్తి సాధించి తద్వారా ఎంత లాభం పొందిననూ, అభ్యంతరంలేవని అప్పుడు దేశం, సుఖిత్వంగా ఉంటుందని ధనికులైనవారు రంజన్ నెలలో తమ డబ్బులో కొంత భాగమను విధిగా దానముచేయాలని ప్రబోధించెను.

రాజకీయ వ్యవస్థ ;

ఆనాడు మేసపచోమియూ ప్రాంతం రాహరికపు వ్యవస్థలో ఉండేది. గ్రామాభివృద్ధి కొరకుగాని సమాజ సంక్లేషమనునకు దాని ఎలూంట పథకాలు

ఉండేవికావు. సమాజం సాంఘిక, ఆర్థికదురాచారాలలో కొట్టుమిట్టాడుచుండేది. ఈ పరిస్థిలలో మహామృద్ (సో) తన అనుయాయులతో అరాచకపురాజకీయ వ్యవస్థాపైదాడిచేసి మక్కాపట్టణమును హస్తగతముచేసికొని 'ఖలీపా'పరిపాలన వ్యవస్థాపించేను. అంటే దేవుడే పరిపాలనచేస్తున్నాడని, దైవ ప్రతినిధిగా ఉన్నవాడు "ఖలీపా" అని భావం. కాలక్రమంగా ఆ పరిపాలన తూర్పున అరేబియా సముద్రంనుండి - పడమర మయ్యధరా సముద్రమువరకు ఈ త్రిరమున ఇరాన్ సుండి దక్కించున ఈజిష్ట్వవరకు అంటే-మెనపటోమియా నైలు, గ్రీకు నాగరికతలు గల ప్రాంతమును ఖలీపా పరిపాలనలోనికివచ్చినది.

మహామృద్ (సో) తను ఇస్లాంను మత స్థాపకుడని చెప్పేదు. ఇస్లాం అంటే దేవునికి సర్వ సమర్పణ అని అది "వైవిష్యత మనువు", నోవా, సుహోకాలమునుండి ప్రచారంలో ఉన్నది కాని ఏకేశ్వరోపాసన మరిచి బహుదైవారాధనలో ఉన్న సమాజమునకు మరల ప్రవక్తలు చెప్పిన సిద్ధాంతాన్ని ప్రచారం చేస్తున్నానని చెప్పాడు. తన 23 సంవత్సరాల జీవితకాలంలో బహుభార్యత్వం గల జనసాధారణ జీవితమును గడిపి ప్రపంచ మానవాకి సద్గర్భ ఆవరణగల జీవితవిధానాన్ని [షరియత్] అందించి పరమపదించిన మహామనిషీ.

మహామృద్ (సో) ప్రవక్త తర్వాత ముస్లింలు ఇస్లాం సూత్రాలకు విరుద్ధంగా అయిన మనుమల పేర్లతో పేర్లను తయారుచేసి మొహరం పండుగ దినాలలో ఆరాధించుట, "సూఫీ", "వలీ"ల పేర్లతో జెండాలు ఊరేగించుట, వారి సమాధులకు మొక్కల్నిబడులుచేయట మున్నగుదురాచారాలనుచేస్తున్నారు. అలాచేయటనబవేనా? ఆలోచించండి. ఆ అనాచారములను మాన్మించుటకు మహామృద్ (సో) ప్రవక్త ఏర్పాటుచేసిన "తల్లిక్" జమాత్ అనే దార్మిక ప్రచారశృందం కృషిచేస్తున్నది.

## నైలు నాగరికత

మెసపటోమియా నాగరికత నుండి నైలు నాగరికత వరకు హెమిటీక్ తెగకు చెందిన మిసర గణం వారు పై దిక సంప్రదాయములోని నవగ్రహాల పూజ చేసెదివారు. అచట క్రమంగా రాజకీయ వ్యవస్థ వచ్చినది. అచట రాజలే దేవుష్ణగా ప్రకటించుకొనే వారు. వారికి పూజలు చేయవలసినదిగా ప్రజలకు అదేరాలు ఇచ్చేవారు. అనాగరికులైన ప్రజలు రాజులను పూజించేవారు. అచటి రాజులను ఘరో రాజులని పీతిచేవారు. వారు చనిపోతే శవ నివాసం కోసం ఎత్తైన పిరమిద్లు కట్టినారు. సమాజంలో అధర్మం, దురాచారం ప్రబలినప్పాడు భగవంతుడు ప్రపత్తలను పుట్టిస్తాడని ధార్మిక సూత్రాన్నమనసరించి క్రి.పూ. 2000లలో అబిహం ప్రపత్తగా యొప్పేశావా ఒకడే ఆరాధనకు తగినవాడని మానవ మాత్రుడైన రాజును పూజించగూడడని ప్రజలకు సందేశం ఇస్తాడు. రాజు వద్దకు వెళ్లి తను దేవుడని ప్రకటించుట అపచారమని పరలోకపు తండ్రియైన యొప్పేశావాయే దేవుడని ఏకేళ్లరో పాసన మాగ్దమును అవలంబించమని ఘరో రాజును ఆహ్వానించెను. అచట సమాజము గ్రహాల విగ్రహాలను చెక్కిపూజించెడివారు. వారికి సద్గుర్ ఆచరణ ప్రవోధం చేసి యొప్పేశావా దేవుని ఆరాధించే విధానం బోధించెను.

మెసపటోమియా నుండి నైలు నాగరికత వరకు సెవిటీక్ తెగకు చెందిన అబిహం సంతతి అయిన ఇస్కూనీల్, ఇస్లామ్, ప్రపత్తలు కూడా అనాటి ప్రజలలో వ్యాపించియున్న బహుదైవారాధనకు వ్యతిరేకంగా బహుదైవారాధన మాన్యించి ఏకేళ్లరో పాసన చేయించేవారు.

యాకుబ్ కుమారుడైన యేసోబు పగుప్త (మిసరు, కోజిష్ట్) దేశంలో రాజుర్ యం పొంది యుండెను. తన తండ్రి సోదరులు మొత్తం 66 మంది కరువులో ఉన్న కన్నాన్ దేశం వచిలి మిసరు దేశం వచ్చిరి. వారినే ఇజలేయలు అంటారు. వారందరు కలిసి యొప్పేశావా దేవునిఅరాధించేవారు.

అచటి సమాజమునకు దేవుని ఏకత్వమును గురించి చెప్పి సద్గుర్ అచరణ చేసేవారు. స్తోనికులైన ఖిప్తిలు బహుదైవారాధనను వదలిపెట్టి ఏకేశ్వరోపాసన చేసేవారు.

మొషె :

క్రీ. పూ. 1400లో మొషె ప్రవక్త సెమిటిక్ జాతికి చెందిన ఇజ్రేలీయుల వంకలలో ఈజిప్టులో జన్మించారు. అపటి రాజు మరియు ప్రజలలో ఉన్న అధర్మన్ని, భర్షాచారాన్ని ఖండించి ఏకేశ్వరోపాసన పూరిత సద్గుర్ ప్రవబోధం చేస్తారు. ఆ తమాత వచ్చిన ప్రవక్తలు కూడా ఏకేశ్వరోపాసన చేయించారు.

మహామృద్ (సో) ప్రవక్త ఇస్లాం ధర్మ ప్రచారం :

క్రీ. శ. 611 సుండి 633 వరకు మహామృద్ (సో) ప్రవక్త గారు అల్లాః అయిన దేవుడోకడేనని అల్లాను తప్ప ఇతరులను ప్రార్థన చేయ కూడదని ప్రచారం చేసేవారు. ధర్మ సంస్కారణ కొరకు అయిన స్తోపించిన ఖలీఫా రాజ్యములో ఈజిప్టు కూడా ఉన్నది. అప్పటి సుండి ఏకేశ్వరోపాసనకు రాజుల్చయం లభించినది. అందువలన ఇప్పటికి అది ఇస్లాం రాజ్యంగా ఉంది.

గ్రీకులో ధార్మిక పరిణామం :

రోజర్స్ రాబర్ట్స్ ప్రాసిన గ్రీకు స్కోరీచరీతను సరించి మెసపటోమియా నుండి పడుచటి వైపునకు వెళ్లిన నోవా సుత్తివారైన జెఫటిక్ గణం వారు ఎసియా మైనర్ గుండా యవను అనుగణం వారు యునాన్ దేశము ఆక్రమించిరి. దానినే గ్రీకు దేశముని అంటారు. తుర్కుమ్ గణం వారు ఆక్రమించిన ప్రాంతమునే తుర్కిమ్ (టర్కీ)కిత్స్ గణమువారు కిత్స్ ద్విపంచూ ఆక్రమించిరి. వారి ధార్మిక వ్యవస్థ వైదిక సంప్రదాయంలోని ఆశ్రమాలు నిర్మించి తపస్సు ద్వారా ఏకేశ్వరోపాసన, మరికొందరు నవగ్రహాలను

పూజిస్తూ బహుదై వారాధన చేసేవారు. కీ.పూ. 2000లో ఉర్కు, యునాను, కిట్స్ దీస్ పాలలో ప్రవక్త అప్రిసాం ఏకేశ్వరోపాసన గురించి ప్రజలకు సందేశం ఇచ్చినట్లు, కిట్స్ దీస్ పంలో మినూ రాజు సద్గర్భ పరిపాలన చేసినట్లు విదితమగుచున్నది. మెనపటోమియామాలో ఏకేశ్వరోపాసన చేసినట్లు, గ్రీకు నాగరికతలో కూడా అబ్రహం, తనకుమారులైన, ఇస్లామీల్, ఇషాక్ ఏకేశ్వరోపాసన ప్రబోధం చేసినట్లున్నది. గ్రీకు దేశములో కూడా ఎక్సాథిక్ ప్రవక్త ఉన్నట్లు వరిత్ర అధారాలు కలవు. వారు ఏకేశ్వరోపాసన గురించి ప్రచారం చేసినట్లు తెలుస్తున్నది. కాని కాల్క్రమంగా అచటి వర్గంవారు త్రిమూర్తులను నవగ్రహాలను సంతృప్తివరుచుటకు యజ్ఞాలు, యగాలు కృతువులు మొదలగు కర్కూకాండలు చేయించేవారని ధార్మిక జరిత్రి అధారాలవల్లతెలుస్తున్నది. కీ.పూ. 600లలో మోషే అనుయాయులైన యాదు ప్రవక్తలు ఏకేశ్వరోపాసన పర్చిబోధం చేసినట్లు తెలియచున్నది. రామాయణ, భారతాలవలె ఒడిస్సీ, ఇలయడ్ అను ఐతిహాసక గ్రంథాలు కలవు. ప్లాటో అరిప్లాటిల్ త్యాగిక చింతన ఏకేశ్వరోపాసన ప్రబోధం చేసినది. అలెగ్జాండర్ పరిపాలన కాలంలోకూడా బహుదై వారాధనకుండేది. సద్గర్భ ప్రబోధం కూడా జరిగేవి. అచటి హిరాణిక వ్యవస్థ అమలు జరిగినదని రాంబాట్ల కృష్ణమూర్తిగారి జనకథ 15వ పేజీలో దీనిని అంగీకరించియున్నారు.

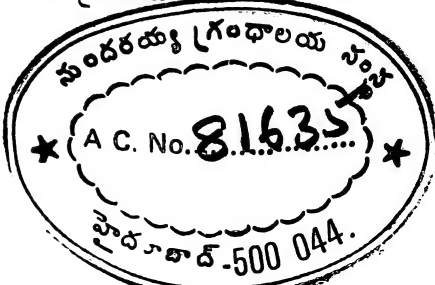
కీ.శ. 2వ శతాబ్దం నుండి కైర్పిస్తవ మత ప్రచారాలు జరిగినవి. అపోస్టల్స్ నువ్వులు మరియు హెలస్ పత్రికల ప్రభావంలో బహుదై వారాధకులలో ధార్మిక సృష్టా కలిగి యెహేవా దేవుని ఏకత్వం అంగీకరించారు. రోమ్ నగరంలో కాథలిక్ మిషన్ అనె ధర్మపీఠం ఏర్పడి ధర్మప్రచారం చేస్తుంది. ప్రపంచవ్యాప్తంగా ఉన్న R. C. M., L. M. డియూడి మిషనులు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రచారం చేస్తున్నాయి.

గీర్జక దేశములో విగ్రహాధకులు యూదులు, కైల్పత్రులు ఉండేవారు క్రి.శ. 7వ శతాబ్దిం నుండి మహామృద్ (సో) ప్రవత్క ఇస్లాములో ప్రవోధం ప్రారంభమైది. అరాధనా విధానాల్లో మార్పి ఉన్నది తప్ప ఏకేశ్వరోపాసన మూల సిద్ధాంతం. బహుదైవారాధకులపై వారి పోరాటం ఉండేది. ఇప్పుడు ఉర్కు ఇస్లాం రాజ్యం అయినది. గీర్జ, కిట్స్ ద్వీపంలో ముగ్గురు మతస్తులు ఉన్నారు.

ఎ లో రివర్ :

డబ్బ్యూ.యిస్.పీచ్ గారిచే కూర్చుబడిన హిస్టరీ అఫ్ ది పర్లెట్లో ఉన్న సి.యమ్.విన్ వ్రాసిన పైనా, జపాన్ చరిత్ ఆధారంగా మెసపటోమియా నాగరికత నుండి జెఫటిక్ జాతికి చెందిన కొన్ని గణాలు ఇంచ్, గజికిస్టాన్, గుండా ఎల్లోరివర్ పరివాహక ప్రాంతంచేరినట్లున్నా మరికందరు ఉజ్జీబికిస్టాన్ నుండి మంగోలియా ప్రాంతం చేరినట్లున్నా, ఆ గణాలు వారే తూర్పున ఏషియా దేశాలు విస్తరించినట్లున్నా, చరిత్ ఆధారాలు కలవు. ఏషియా ఖండములోనే తూర్పున ఎల్లోరివర్ నుండి పడుటం గల బాల్కిక్ సముద్రము మరియు అట్టాంటిక్ వరకు గల ఉత్తర పీరభూషా అంతయు సంచరించి మెసపటోమియాతో సంబంధ బాంధవ్యాలు ఉన్నట్లు ఆధారాలు కలవు. వారందరు జెఫటిక్ కుటుంబమునకు చెందినవారే. ఎల్లోరివర్ పరివాహక ప్రాంతంలో చైనీయులు దేశ దిమ్మరులు గాక స్థిర నివాసాలు ఏర్పరచుకొని వ్యవసాయం పశ్చాపొషణ చేసి జీవించేడివారు.

ధార్మిక వ్యవస్థ అస్తవ్యస్తంగా ఉండేది. చైనీయులు ప్రాచీన గ్రంథం బుక్ అఫ్ హిస్టరీలో మిగతా సంప్రదాయంలో జల ప్రశయం గూర్చి వ్రాయబడినది. వారు సైతిక సంప్రదాయాలకు అనుగుణమైన



అధ్యాత్మిక చింతన ఉండేది. అనాటి రాజులు యజ్ఞాలు, యాగాలు, బలులు శకునాలు పాటించేవారు. క్రీ. పూ. ౨00లో అధ్యాత్మిక చింతన గల ఒక పాటల గ్రంథం కూడా ఉన్నట్లు తెలియుచున్నది. అందులో ఏకేశ్వరోపాసన ప్రచోదం చేసినట్లున్నది. అయితే అప్పుడు 'సోవిసో' రాజు బహు దైవారాధన చేస్తూ శకునాలు పాటించినట్లు తెలియుచున్నది. క్రీ. పూ. ౨51లో కస్పాయిన్ పుట్టాడని 67 సంవత్సరాలు సాధారణ జీవితం గడిపాడని ఆతర్యాత ప్రవత్క అయి ధార్మిక ఉద్యమం తీసుకువచ్చినట్లు, అందులో ఆయన బహుదైవారాధన నాన్యించి ఏకేశ్వరోపాసన సమాజమునకు ప్రచోధించినట్లు ఉన్నది. అయన దానికి తోడుగా సాంఘిక, రాజకీయ సైతిక విషయాలలో కూడా సమాజానికి 5 సంవత్సరములు ప్రచోదంచేసి 72వ ఏట పరమ పదించినట్లు తెలుస్తున్నది. ఆ తరువాత లావ్-నే అధ్యాత్మిక చింతనకు సంబంధించిన 'తోయిజం' బోధించినట్లు ఉన్నది. అందులో ఆయన సమాజములోని బహు దైవారాధనను వ్యతిరేకిస్తు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రచోదం చేసినట్లున్నది. ఆయన తరువాత మావ్-నే ప్రవత్క అధ్యాత్మిక చింతన విషయమై బహుదైవారాధనకు వ్యతిరేకంగా సమాజమునకు ఏకేశ్వరోపాసన ప్రచోదం చేసినట్లు ఉన్నది.

ధార్మిక తులనాత్మక అధ్యయనం

ధర్మి : వైదిక - ధర్మ  
 క్రీస్తవ - రిలిజియన్  
 ఇస్లాం - మజహాబ్

తెలుగులో మతం, లాక్ష్మణిక అర్ధం భగవంతుని విశ్వసించి ఆయనకు మతం విధేయత చూపి సద్గుర్ ఆవరణ చేస్తే ఇహలోకంలో కీర్తి పర లోకంలో మోక్షం లభించే మార్గమే మతం

ప్రై పరిశీలనలను బట్టి ప్రపంచములోని మానవాలికి మతం ఒకటేనని సృష్టిక ర్తను తప్ప ఇతరులను ప్రార్థించకూడదని, ఆయన మూల పురుషుని ద్వారా తన వాక్య పృతి ఇచ్చి ఉన్నాడని, ప్రవక్తలు చెప్పిన బోధనలు స్మృతి అని విదితమగుచున్నది.

| మతం          | ప్రతి            | స్మృతి               |
|--------------|------------------|----------------------|
| వైదిక మతం    | వేదం             | మసుధర్మ శాస్త్రం     |
| క్రీస్తవ మతం | వైచిలు-పాతనిబంధన | వైచిల్-క్రొత్తనిబంధన |
| ఇస్లామ్      | ఖురాన్           | హాదీస్               |

గత అధ్యాయంలో సృష్టి విధానాన్ని గురించి పరిశీలించాం. ప్రైమరాడు మతాల సృష్టివిధానం ఒకే రకంగా ఉంది. వాటి తులనాక్రూక పరిశీలన చేస్తాం.

| మతం                            | మూల గ్రంథం             | కాలం                        | ప్రాంతం               | ప్రాపక్త                                                                       | జన సాధారణ భాష |
|--------------------------------|------------------------|-----------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 1) వైదిక మతం వేదం              | క్రీ. పూ. 3102         | మైసపటోవియా                  | మనవు                  | జెషెటీక్ కుటుంబానికి<br>చెందిన యిండో<br>యూరోపియన్ భాష<br>(ప్రాకృతం)            |               |
| 2) యూద మతం తౌరా                | క్రీ. పూ. 1400         | సినాయి పర్వతం               | మోషే                  | సెమెటీక్ కుటుంబానికి<br>చెందిన అసీరియన్<br>భాష (సరియా భాష)                     |               |
| 3) క్రీస్తవ మతం బైబిల్         | క్రీ. శ. 1వ శతాబ్దిం   | పాల స్తోనా                  | ఏసు క్రీస్తు          | సెమెటీక్ జాతికి<br>చెందిన అసీరియన్<br>భాషనుండి ఉత్పత్తి<br>చెందిన హైబ్రియా భాష |               |
| 4) ఇస్లామ్ మతం ఖురాన్-అల-హరీఫ్ | క్రీ. శ. 611 నుండి 633 | అరబ్బు దేశం<br>మక్కా, మదీనా | హజరత్<br>మహమ్మద్ (సో) | సెమెటీక్ జాతికి<br>చెందిన అసీరియన్<br>భాషనుండి ఉత్పత్తి<br>చెంద అరబి భాష       |               |

ప్రిమూర్తురు :

వైదిక సంప్రదాయం క్రీష్టవ సంప్రదాయం ఇస్లాం సంప్రదాయం

|                 |           |           |
|-----------------|-----------|-----------|
| 1. బ్రహ్మ       | గా చియేల్ | జీబియాల్  |
| 2. విష్ణు       | మైఫేల్    | మేకాయిల్  |
| 3. మహాక్ష్యరుడు | ఇస్లాఫేల్ | ఇస్లాఫేల్ |

వైదిక సంప్రదాయం :

పరమాత్మ సృష్టి పర్యవేక్షణ నిమిత్తము నియమించిన ఈ దైవ దూతలను వేదకాలంలో గౌరవించారు కాని ఆరాధించలేదు. పౌరాణిక కాలం బ్రహ్మను గురించి బ్రహ్మ పురాణం, విష్ణువును గూర్చి విష్ణువురాణా, అయిన దూషణారాలు మరియు శివుడ్ని గురించి శివసురాణం వ్రాసి సగుణ భక్తితో విగ్రహాధన చేస్తున్నారు.

క్రీష్టవ సంప్రదాయం :

అ ప్రిమూర్తులను ఏంజల్స్గా యొహోవా వారిని సృష్టించి పరిపాలనా సౌలభ్యం దృష్టాయి కొన్ని మహామలు కల్పించి నియమించినట్లు విశ్వసిస్తున్నారు. వారిని ప్రార్థించరు.

1. ఇస్లాం సంప్రదాయం :

ఇస్లాం సంప్రదాయం నమసరించి పైన చెప్పిన ముగ్గురు అల్లాః తన సృష్టి కార్యక్రమాల నిర్వహణకు నియమించబడినారని భావించి గౌరవించడం తప్ప వారికి ఏ విధమైన ప్రార్థన చేయరు.

## 2. పంచ భూతములు :

పంచభూతాలను పైమూడు మతాల సంప్రదాయాలలో పూజించినట్లు లేదు. వేదకాలములో వాటిని ఆయుర్వేదం, వాస్తుశాస్త్రం, భగోశశాస్త్రం, జ్యోతిశాస్త్రం యత్యాది భౌతిక శాస్త్రాలలు కనుగొని సమాజముయొక్క బహుశ ప్రయోజనాలకు వినియోగించినట్లు తెలుస్తుంది. కాని పొరాణికులు సగుణ భక్తితో ఆరాధన చేస్తున్నారు.

## 3. సవగ్రహాలు :

వేదకాలం నుండి యజ్ఞాలలో గ్రహాలను, పంచభూతాలను ఆరాధించినట్లు బ్రాహ్మణాలు, అరణ్యకాలు చెప్పమన్నాయి. ఇంకను యజ్ఞాలలో ఆరాధన జరుగుతూనే ఉంది. పొరాణిక కాలం నుండి నవగ్రహాలను సగుణ భక్తితో పూజిస్తున్నారు. కాని కెర్చిస్తపు, ఇస్తాం సంప్రదాయాల నవగ్రహాలను ఆరాధించారు.

## 4. అష్ట దిక్కులు :

అష్ట దిక్కులను పై నూడు మతస్తులు భౌతిక శాస్త్రాల అన్వేషణకు ఉపయోగించారే తప్ప పూజించలేదు. వేదప్రక్రిప్తాలలో అష్ట దిక్కులకు పాలకులున్నారని, ఇంద్రుడు, యముడు మొదలైన అష్ట దిక్కులకులను యజ్ఞాలలో ఆరాధిస్తున్నారు. పొరాణిక కాలం నుండి సగుణ భక్తితో పూజిస్తున్నారు.

## 5. దేవతలు :

పైమూడు మతస్తులు భగవంతుడు దేవతలను సృష్టి పతిపాలనా పొలభ్యం కొరకు నియోగించినట్లు విశ్వసించి గౌరవిస్తారు. కాని పూజించరు. కాని పొరాణిక కాలము నుండి కొన్ని దేవతల విగ్రహారాధన జరుగుచున్నది.

## 6. రాక్షసులు :

పై మూడు మతాల వారి వివ్యాసాన్ని బట్టి రాక్షసులు చెడ్డవారని వారు మానవులను సన్మార్గమునుండి తప్పించి దుర్మార్గము వైపు నడుపుతారని వారి దుష్ట చర్యలకు దూరంగా ఉంచమని దేవుళ్ళి ప్రార్థిస్తారు.

## 7. జీవరానులు :

అన్ని మతాల దైవ గ్రంథాలలో మానవ, వృక్ష, పశు, పక్షీయుల పుట్టుక, ఉత్సత్త్వాన్ని విధానం ఒకే రకంగా చెప్పబడింది.

పైన తెలిపున మతాల తులనాత్మక అభ్యయనం ద్వారా మనకు ఒక విషయం అవగాహన అవునుంది. అదేమంటే ప్రతి మనిషికి ఇహాలోకంలో కీర్తి, చనిపోయిన తర్వాత ఉత్తమ సుఖం (పరలోక రాజ్యం, జన్మత్తీ-ఉత్తోషింపులోనే) కావాలని కోరుకున్నట్లు విధిత మగుచున్నది. దానికి గాను నిర్మించ భక్తితో ఎకేశ్వరోపాసన చేస్తే మూలపురుషుడు నేర్చిన సద్గుర్ అపరణ చేస్తే పొందగలరని బుజువగుచున్నది. సగుణ భక్తితో బహు దైవాధనచేస్తే ఉత్తమసుఖం అభివరుదు. కైలిపువ ఇస్తాంసంప్రదాయాలను బట్టి సగుణ భక్తితో బహుదైవాధన చేస్తే దేవునికి సాటి కల్పించినందుకు తీర్చు దినము నాడు వారిని నరకములో పడవేస్తారనే బుజువగుచున్నది.

ఈ వ్యాసము చదివిన నాగలిక సహాయు పె మతాలతో పరిచయం కలిగి ఉండాలి. ఆయా మతాల ప్రార్థనా విధానం వాటి భావ సమైక్యత అవగాహన కలిగిఉండాలి. ఉత్తమతుచరణ విశ్వమానవార్హికినిశ్చించబడినదికాని ఏకాందరికోకాడు. మరి ధార్మిక వైపుల్యాలు ఎందుకు? కనుక మానవులంతా ఒకే మతానికి చెందిన వారని భావించి మానవతావాదంతో నివసిస్తే వివ్యాస మానవ కొన్యాణం ఎర్పడుతుందని ఆశించవచ్చు.

ప్రపంచంలో ఇంకను మతాలూ, గ్రంథాలున్నాయి. ఉదాహరణకు జైన, బౌద్ధ, శిక్ష, దైవతం, అదైవతం, విశ్వ అదైవతం మున్నగునవి. ప్రధాన మతాల సిద్ధాంత ప్రతిపాదనలు మాత్రమని భావించవచ్చు.

## ముగింపు

మనదేశము వచ్చి గ్రీకులు మనలను ఇండియన్ అన్నారు. దానిని అంగీకరించాం. ఇతరదేశాలలో మనముకూడా ఇండియన్సునిచెప్పుకొంటున్నాం మన దేశమునకు వచ్చిన ప్రార్థియన్లు మనదేశమును హాందుస్తాన్ అన్నారు. ఇక్కడ ఉండే జనాన్ని హిందువులుఅన్నారు. ఇక్కడ మత్తాన్నిహిందూమతము అన్నారు. ఇక్కడ మాట్లాడేభాషని హిందీన్నారు. అన్నింటినిచప్పుకున్నాము. మనము కూడా అలాగే పిల్చుకుంటున్నాము.

వాస్తవము చెప్పాలంటే వేదాలననుసరించి మనము జంబూ దీపములోని భారతదేశమునకు చెందిన వారమని, మన మతము వైదిక మతమని, విశ్వవాయపితమైనవేదం మనమూలగ్రంథమని, మనమూలవురుషుడు మనువు అని చెప్పవచ్చును. మనదేశాన్ని ఆర్యగణాలలోని భరత గణము పరిపాలించుటచే భారతదేశమని పేరు కలిగినది.

ప్రాచీనకాలమునుండి మానవ జాతి ప్రపంచములోని భూభాగాలను అక్రమించుకొని గణ రాజ్యాలుగా విస్తరించి, పరిపాలనా దృష్టితో ఈ భూభాగానికి హాద్దులు ఏర్పాటు చేసుకొని ఏ రాజ్యానికి ఆరాజ్య, ప్రభుత్వాలు చేసుకొని అచ్చటి ప్రజలకు భౌతిక సౌకర్యాలు సమకూరుస్తూ హిరసత్మాన్ని జాతీయతను కాపాడుకొనుచున్నవి. ప్రజల ఆధ్యాత్మిక చింతననైపై వారికి ఎలాంటి ప్రతి బంధకం లేదని చెప్పవచ్చు. మరి ధార్మిక దృష్టితోపరిశీలనేస్తే భగవంతుడు ఈ భూమిలో సకల జీవరాశులను సృష్టించి, మానవునిక్రేష్టుమైన జీవిగా ఎన్నుకున్నాడు ఈ మానవ జాతికి నుగాలవురుషుడు ఒకడేనని ఆయన సంతతే ఈ ప్రపంచమంతా వ్యాపించారని, వారి మతం కూడా ఒకటేనని గత అధ్యయంలో వదువుకున్నాము. ధార్మిక దృష్టితో దేవుడు ఆకాశములో గాని, భూమి మీద గాని హాద్దులు నిర్మయించలేదు. విశ్వమానవ జాతిగా గుర్తించాడు. ఏ దేశ ప్రజలు అ దేశ జాతికి సంబంధించినవారే. అందుచేత వారు పరమాత్మను ఎలా ప్రార్థించినా ఆ దేశ ప్రభుత్వమునకు అభ్యంతరం

పెట్టే హక్కులేదు. సమాజము యొక్క భౌతిక జీవితం ఆ దేశ ప్రభుత్వ నియంత్రణలో ఉంటుంది. కానీ ఆధ్యాత్మిక జీవితము దైవ నియంత్రణలో ఉంటుంది. దానిని ఆ దేశ ప్రభుత్వము నియంత్రించాలని అనుకోవడం సబబు కాదు. ఉడాహరణకు ప్రపంచ దేశాలలో ఉంటున్న కైర్పత్వాలను పాలస్తీనా, పొష్టుభూతం ముస్లింలను కొడ్కాపొష్టునడం, అమెరికాపొరసత్వంగల పొందువులను భారతదేశం పొష్టునడం, ప్రపంచ వ్యాపంగా ఉన్న ఉపాధులు ఇజ్రాయిలు కావలెనని కోరడం, ప్రపంచ వ్యాపంగా ఉన్న బొధ్యలను భారతదేశం వెళ్ళునడం సబబుకాదు. దేశాలకు బొధ్యలున్నాయి. కానీ మతానికి హద్దులు లేవు. ప్రపంచ మానవాశి మతము ఒక్కటే. అది విశ్వమాః వ పొభ్రాతృత్వమును బోధించుచున్నది. కనుక ఓ మతమోధ్యులారా! మతము పేర మానవ మారణ పోశామము అపండి.

వంద సంవత్సరముల క్రితము చికాగోలో జరిగిన సర్వమత సమ్మిళనములో వివేకానందుడు ప్రసంగిస్తూ విశ్వమానవులకు దైవము ప్రసాదించిన మతము ఒక్కటే నన్నాడు. అన్నిమతాలకు సంబంధించి

మూల గ్రంథాలలోని దైవ వాక్య ఒకటేనని అది మానవతా వాదాన్ని బోధిస్తున్నదని అన్నాడు.

భారత దేశములోని ముస్లింలు కైర్పత్వాలు ప్రాచీన భరత గణము సంతతివారే. ఇతర దేశస్తులు కారు. మతస్వేచ్ఛ ఉన్నది కనుక కొందరు ఇస్లాంను విశ్వసించి ముస్లింలుగాను, ఘరికొందరు బాస్తిజం స్వీకరించి కైర్పత్వాల అయ్యారు. వివిధ మతముల వారు వారి వారి ప్రార్థనకు ఏర్పాటుచేసుకున్న పవిత్ర స్తలములను ఒకరి కొకరు ధ్వనం చేయటం వారి స్వేచ్ఛను అరికట్టటం, అమానవ చర్య అవుతుంది. ఇప్పటికే వ్యక్తిగత, భాషా, ప్రాంతీయ రాజకీయ వైషయాలలో ప్రపంచ దేశాలలో అరాచకం విజృంభిస్తున్నది. దానికితోడు మత వైషయాలలో మానవ మారణ పోశామీ జరుపుట మానవత్వానికి గొడ్డలిపెట్టు.

1. విశ్వమానవ సాభ్రాత్మక్త్వాన్ని అకాంక్షించపలసిన నాగరిక సమాజం అత్యాధునిక పిష్టానంతో ఉత్సత్తి చేసిన ఆయుధాలను మానవ వినాశనానికి ఉపయోగించుట మానండి.
2. రాజకీయ వైషమ్యాలకు మతము అనే రంగురూపి పబ్లిం గడువుకునే దుష్ట సంస్కృతిని అపండి.
3. అధికార దాహంతో మతం పేరిట సాంసున్న రాజకీయ జూదానికి తెరవేయండి.

1. సభమతీ ఎక్ ప్రై జాన్ ఇన్సాన్ — హరిజన్ సభజన్ ఎక్ సభాన్ ఈశ్వర్, యొహోవా అల్లా కె నామ్ — ఏకేశ్వర్కు మనమే మాన్
2. వేద బ్రాహ్మిల్, ఖురాన్ సహి భాషా అలగ్, అలగ్ ప్రై సహి — కాల్కమాష్ భగవాన్ కహి — భావ భేద కాష్క తోసహి







## అమ్మాల్య వీచనీమ్ములు

1. విశ్వమానవ సాబ్రాత్యత్యాన్ని ఆకాంక్షించవలసిన నాగలిక సమాజం అత్యాధునిక విజ్ఞానంతో ఉత్సత్తి చేసిన అయ్యాలను మానవ వినాశనానికి ఉపయోగించుట మానండి.
2. రాజకీయ వైషమ్యాలకు మతము అనే రంగుపూసి ప్రజం గడుపుకునే దుష్ట సంస్కృతిని ఆపండి.
3. అధికార దాహంతో మతం పేరట సాగుచున్న రాజకీయ జూదానికి తెరవేయండి.
4. సబ్బమత్ ఎక్ హై జాన్ ఇన్సోన్ - హలిజన్ సబ్జన్ ఎక్ సమాన్ రశశర్, యెపెఱావా అల్లూ కె నామ్ - ఏ కేశ్వర్కు మన్మే మాన్
5. వేద్ బైబిల్, ఖురాన్ సహిం భాషా అలగ్, అలగ్ హై సహిం - కాలక్రమాష్టి భగవాన్ కహిం భావ భేద్ కాప్క్ తోసహిం

సయ్యద్ కురుముయ్

..